


	 1	

 
 
 
 

Wat is sociale driegeleding? 
 
 
 
        Jan JC Saal 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
Stichting Helecon 
2020 

  



	 2	

Inhoud 
 
Inleiding	 3	

Samenwerken	van	levensgebieden	 6	

Vrijheid,	gelijkheid	en	broederschap	 8	

Tegenkrachten	 12	

Geld	en	informatie	 20	

Gemeenschapsvorming	 25	

Ontmoetings-cultuur	 28	

Besluitvorming	 29	

Gemeenschapsvorming	en	initiatief	 31	

Verschillende	benadering	van	driegeleding	 51	

Gemeenschapsvormende	krachten	 52	

Over	de	auteur	 59	

Over	stichting	Helecon	 59	

  



	 3	

Inleiding 
Rudolf Steiner heeft in het begin van de 20e eeuw een aantal zaken 
aangezet om een begin te kunnen maken met de gewenste 
ontwikkelingen om in de toekomst een meer menselijke maatschappij 
mogelijk te maken. Vooral het inzicht dat de mensen geestelijke 
wezens zijn in een fysiek lichaam is daarbij essentieel. Maar ook dat 
de wereldontwikkeling geleid wordt door hoge geestelijke wezens en 
dat we daarop kunnen vertrouwen. Dat de menselijke levensloop 
(biografie) wijs in elkaar steekt en dat er karma bestaat dat regulerend 
werkt. Dat Christus de heer van het karma geworden is, waardoor 
ziekteprocessen eigenlijk genezingsprocessen geworden zijn in een 
groter tijdsperspectief. Het vrijeschool-onderwijs is geïnitieerd om 
kinderen gezond op te kunnen voeden tot vrije mensen. De 
biodynamische landbouw is geïnitieerd om gezonde voeding te 
kunnen produceren. Tenslotte is ook de sociale driegeleding 
geïnitieerd om een gezonde manier van samenleven mogelijk te 
kunnen maken.  
 
Het begrip ‘sociale driegeleding’ staat voor het inzicht dat een 
samenleving van mensen drie verschillende levensgebieden moet 
verzorgen. Rudolf Steiner heeft deze term ingevoerd in het begin van 
de 20e eeuw. Driegeleding zou een antwoord moeten zijn op een niet 
meer functionerende standenmaatschappij. Tegelijk is deze bena-
dering toegesneden op wat wij als mensen voor de toekomst voor 
onze ontwikkeling nodig zullen hebben. 
De drie levensgebieden worden benoemd als: 

1. het geestesleven 
2. het rechtsleven 
3. het economisch leven 

 
De drie levensgebieden komen niet voort uit een of ander idealistisch 
idee, maar zijn af te lezen uit het algemeen menselijke dat bij elk 
mens te vinden is. We kunnen het zien als een waarheid die net zo 
waar is als dat ieder mens moet eten en drinken om in leven te kunnen 
blijven. 
 
Deze waarheid, dat het sociale leven van mensen drie verschillende 
levensgebieden omvat, bevat heel veel mogelijkheden om uit te 



	 4	

werken, overeenkomstig de eindeloze mogelijkheden om in eten en 
drinken te kunnen variëren. 
 
Er bestaan ook gezonde en ongezonde manieren om er mee om te 
gaan. Ook dit kunnen we zien in overeenstemming met de mogelijke 
gezonde en ongezonde voedingsgewoontes. Wanneer we op zoek zijn 
naar een gezonde menselijke manier van samenleven, is het 
noodzakelijk om dieper op deze begrippen in te gaan. 
 
 
	
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

geestelijke wereld
geestesleven
denken, voelen en willen

aardse wereld
economisch leven
werkelijkheid, behoeften en 
resultaten

menselijke wereld
rechtsleven
onderlinge verhoudingen



	 5	

Geestesleven 
Wat bedoelen we precies met geestesleven? Dit begrip komt voort uit 
het inzicht dat een mens niet alleen een fysiek wezen is, maar tegelijk 
ook een geesteswezen. Dat is niet een griezelig soort geest, maar het 
begrip ‘geest’ duidt hier op de herkomst van ons denken, voelen en 
willen en op het leefgebied van ons bewustzijn. 
 
Het gaat erom dat we ons bewustzijn niet ervaren als een soort wolk 
die uit ons lichaam vrij komt, maar als een realiteit die net zo reëel 
bestaat als dat ons fysieke lichaam reëel bestaat. Ons denken, voelen 
en willen komen vanuit die geestelijke realiteit in ons lichaam tot 
uitdrukking. 
 
Denken, voelen en willen zijn drie heel verschillende activiteiten, die 
voor hun bestaan op aarde heel verschillende lichaamsprocessen 
nodig hebben.  

- Denken heeft een accent in zenuw-zintuigprocessen. 
Daarvoor hebben we dus zintuigen en zenuwen nodig die op 
een heel bepaalde manier in ons lichaam aanwezig zijn. 

- Voelen heeft een accent in ritmische processen. Onze 
bloedsomloop en onze ademhaling moeten in ons lichaam 
aanwezig zijn willen we gevoelens kunnen  hebben. Daar-
naast zijn ook zenuw-zintuig-processen noodzakelijk om ons 
zelf van die gevoelens bewust te kunnen worden. 

- Wilsactiviteiten hebben een accent in ons stofwisselings-
ledenmatenstelsel. Met wilsactiviteiten wordt hier bedoeld dat 
we spieren in beweging kunnen zetten. Ons stofwisselings-
ledenmatenstelsel maakt het mogelijk dat we dat als mens op 
aarde kunnen leven. 

 
We zien dus dat ons lichaam een drie-gelede opbouw heeft om de drie 
geestelijke activiteiten tot uitdrukking te kunnen brengen. 
 
Economisch leven 
Het economisch leven omvat alles wat we hier op aarde moeten doen 
om ons mens-zijn in stand te kunnen houden. Daarmee is eigenlijk 
heel veel gezegd. Het gaat dus niet alleen om het in stand houden van 
het fysieke lichaam, maar ook om het ontmoeten van elkaar en om het 
mogelijk te maken dat we ons ontwikkelen. 



	 6	

 
Daarmee is het economisch leven een gebied waarin allerlei zaken 
door elkaar heen spelen die allemaal belangrijk zijn, maar op een heel 
verschillende manier. Het denken over driegeleding maakt het 
mogelijk om verschillende activiteiten steeds beter te kunnen 
onderscheiden, waardoor ze er beter op toegespitst kunnen worden 
waarvoor ze eigenlijk bedoeld zijn. 
 
Kenmerk van het economisch leven is en blijft dat er dingen worden 
gedaan, dus dat er spieren in beweging worden gebracht. In de eerste 
plaats gaat het er dan om wat ieder mens voor zichzelf doet. 
Daarnaast is het belangrijk wat we als mensen samen doen. Door het 
samen leven en werken ontstaat het derde levensgebied, namelijk het 
rechtsleven. 
 
Het rechtsleven 
Het rechtsleven bestaat eigenlijk uit de manier waarop we als mensen 
samen leven en werken. Aan de ene kant kunnen we daarbij een soort 
spontaan leven en werken onderscheiden en aan de andere kant 
hebben we samen wetten en structuren ontwikkeld waardoor we 
proberen om dat samen leven en werken zo te ordenen, dat we een 
menselijke maatschappij tot stand kan komen. Daarmee wordt het 
rechtsleven aan de ene kant het gebied waarin de realiteit van het 
samen leven en werken zijn inbreng heeft en aan de andere kant 
proberen we daarin te verwerken wat vanuit ons bewustzijn en onze 
moraliteit het leven en werken wordt binnengebracht.  
 
In het rechtsleven is het belangrijk dat we op ons gevoel letten. 
Gevoelens van rechtvaardigheid en van medemenselijkheid moeten 
daar belangrijke signalen geven over structuren, wetten en afspraken 
waaraan we ons met elkaar proberen te houden. 

Samenwerken van levensgebieden 
Na zo’n eerste karakterisering van de drie levensgebieden kan het 
meteen duidelijk zijn dat het menselijk leven heel ingewikkeld in 
elkaar zit. In ons dagelijkse doen en laten spelen de gekarakteriseerde 
levensgebieden steeds weer op elkaar in en door elkaar heen. Dat is 
vergelijkbaar met de ingewikkelde manier waarop de drie menselijke 



	 7	

organismes op elkaar inwerken, het zenuw-zintuig organisme, het 
ritmische organisme en het stofwisselings-ledenmaten organisme. 
 
Bij het menselijk lichaam kunnen we zelf opmerken hoe de 
samenwerking van die drie organismes verandert, wanneer we ons 
anders gaan gedragen. Wanneer we ons bijvoorbeeld sterk inspannen 
ontstaan er heel andere verhoudingen tussen wat we denken en 
waarnemen, onze hartslag en onze ademhaling en tussen de 
bewegingen van onze ledematen, dan wanneer we bijvoorbeeld een 
boek lezen of een vergadering bijwonen. 
 
Dergelijke verschillende onderlinge verhoudingen ontstaan ook 
wanneer we samen iets maken, waarbij we verschillende dingen doen.  
Wanneer we bijvoorbeeld samen een huis bouwen (economisch 
leven) werken we heel anders dan wanneer we samen een huis 
ontwerpen (geestesleven) of wanneer we samen afspraken maken 
over wie wat gaat doen en wanneer (rechtsleven). 
 
Bij sociale driegeleding gaat het erom dat we in verschillende 
situaties onderkennen hoe de verschillende levensgebieden op elkaar 
inwerken en dat we de verschillende kwaliteiten respecteren die 
daarbij aan de orde zijn. Hieronder wil ik dieper ingaan op kwaliteiten 
en situaties, zodat het geheel ons steeds helderder voor ogen kan 
komen te staan in het genuanceerd-zijn. 
 
Vergelijkenderwijze kunnen we naar een schilderij kijken. Wanneer 
we verschillende kleuren verf willekeurig op een doek smeren, kan er 
wel iets moois ontstaan, maar ontstaat er geen afbeelding. Toch 
kunnen we in dat geval over verschillende kleuren spreken en over 
verschillende soorten verf en over de manieren waarop de verf is 
opgebracht. Wanneer echter Rembrandt van Rijn zijn Nachtwacht 
schildert hebben we met dezelfde elementen te maken, maar toch zal 
ons gesprek over dezelfde onderwerpen heel anders verlopen.  
 
Zo zal een  algemeen gesprek over tal van zaken met betrekking tot 
driegeleding heel anders verlopen in een abstracte uiteenzetting, zoals 
deze brochure nu eenmaal is, dan in een concrete situatie. Toch zal 
een concrete situatie anders benaderd worden wanneer we ons op een 



	 8	

abstracte manier geoefend hebben in het hanteren van de begrippen 
die daarbij aan de orde zijn. 

Vrijheid, gelijkheid en broederschap 
Over deze drie begrippen kun je boeken vol schrijven. Het zijn 
beladen begrippen die vooral tijdens de Franse revolutie naar voren 
zijn gekomen en eigenlijk dagelijks een rol spelen. Wanneer we 
helder deze drie begrippen proberen te begrijpen, moeten we tot de 
conclusie komen dat ze elkaar tegen kunnen spreken. Dat is vooral 
het geval wanneer we ons in de praktijk proberen voor te stellen hoe 
deze drie begrippen op een persoon van toepassing kunnen zijn.   
Hoe kan iemand tegelijkertijd vrij zijn, gelijk zijn aan anderen en 
tegelijk in een sfeer van broederschap staan. Ons denken raakt in de 
knoop wanneer we ons dat concreet proberen voor te stellen. Wanneer 
we echter de drie beschreven levensgebieden er bij betrekken kan het 
duidelijker worden.  

1. Vrijheid is goed denkbaar in het geestesleven. Mensen 
kunnen vrij zijn in denken, voelen en willen, zolang ze dat 
niet onverkort in de praktijk toepassen.  

2. Gelijkheid is goed denkbaar in het rechtsleven. Wanneer 
mensen afspraken maken of wetten vaststellen kunnen ze 
daar een gelijke stem in hebben. Gelijkheid is hier niet 
bedoeld als gelijkvormigheid, maar als gelijkberechtigdheid. 

3. Broederschap is goed denkbaar in het economisch leven. In 
het omgaan met aardse zaken, zoals eten, huisvesting, kleding 
en dergelijke is broederschap goed denkbaar en ook 
belangrijk. 

 
Tegelijkertijd is duidelijk dat deze drie begrippen niet vanzelf 
gerealiseerd kunnen worden. In tegendeel, wanneer we ons als 
mensen daarvoor niet inspannen zullen onvrijheid, ongelijkheid en 
on-broederschap (onmenselijkheid) vanzelf ontstaan. 
 
Met deze korte karakterisering van deze drie begrippen is eigenlijk 
heel veel gezegd. De Franse revolutie was een revolte tegen het 
gezag, vanwege de onmenselijke behandeling die het volk moest 
ondergaan. Vrijheid, gelijkheid en broederschap hangen direct samen 
met een streven naar menselijke waarden. Met een algemeen 



	 9	

menselijk ideaalbeeld, waar kennelijk vrijwel iedereen toegang toe 
heeft en kan begrijpen. Daarom horen deze drie begrippen dan ook bij 
de sociale driegeleding, omdat ook deze voortkomt uit datzelfde 
ideaalbeeld van algemene menselijkheid. Vanuit de antroposofische 
inhouden kunnen we het streven naar dit ideaalbeeld ook 
karakteriseren als een christelijk streven. Een streven dat basaal ten 
grondslag ligt aan ons menselijk bestaan. Een streven ook dat vrijwel 
ieder mens kan herkennen en erkennen. Tegelijkertijd moeten we 
echter ook erkennen dat er krachten in mensen huizen die dit 
algemeen menselijke streven tegenwerken. Deze krachten kunnen we 
‘tegenkrachten’ noemen. Daarover later meer. 
 
De Franse Revolutie heeft een grote verandering in de geschiedenis 
teweeg gebracht. De standenmaatschappij werd afgeschaft en de leuze 
‘vrijheid, gelijkheid en broederschap’ is bij de politieke partijen 
terecht gekomen. We moeten ons hierbij ook realiseren dat er vóór de 
Franse Revolutie nog geen politieke partijen bestonden.  
Je ziet in de politiek drie grote stromingen ontstaan, namelijk:  

1. De liberalen, de vrijheidsstrijders, die vrijheid hoog in het 
vaandel hebben en die je overal tegenkomt. Het liberalisme 
heeft vooral zijn accent gevonden in Amerika, waar 
vrijheidsoorlogen werden uitgevochten, waar duizenden 
mensen voor gestorven zijn. Maar nog steeds wordt de kreet 
‘vrijheid’ op de wereld gehoord, zoals momenteel 
bijvoorbeeld in Noord Afrika – en nog steeds moet de 
vrijheid bevochten worden.   

2. Er zijn ook een partijen voor de gelijkheid, dat zijn de 
socialisten. Bijvoorbeeld de PvdA en de communisten zijn 
eigenlijk gelijkheidsstrevers geweest. Ook voor de gelijkheid 
is geweldig gevochten. Als je je realiseert wat er in Rusland 
en Oost-Europa is gebeurd door de revolutie en in China door 
Mao Zedong, dan zie je dat ook voor de gelijkheid miljoenen 
mensen zijn gestorven. 

3. Over de broederschap hoor je niet meer zoveel. Eigenlijk 
waren het de confessionele partijen die voor de 
broederschap vochten. Broederschap staat de laatste tientallen 
jaren ter discussie en nu mensen zich afscheiden van de 
kerken, krijg je het gevoel dat broederschap niet zo 
vanzelfsprekend meer is.  



	 10	

 
Het streven van mensen naar vrijheid, gelijkheid en broederschap is 
dus opgepakt door politieke stromingen, die vorm aan dit streven 
proberen te geven. Maar als er ‘vrijheid’ gezegd wordt, kun je je 
afvragen wat er met vrijheid bedoeld wordt. Meestal bedoelt men dan 
vrijheid van meningsuiting. Vrijheid in het geestesleven gaat echter 
veel verder. Deze vrijheid is terug te vinden in de drie aangegeven 
levensgebieden. Vrijheid in het geestesleven betekent vrijheid als 
mens. Vrijheid van streven en denken, naast vrijheid van voelen en 
vrijheid in relaties tussen mensen, maar ook vrijheid in behoeften en 
vrijheid in het ontwikkelen van capaciteiten. Weliswaar wordt door 
de politieke partijen een algehele vrijheid van het individu 
nagestreefd, maar in de praktijk werkt het niet, want zonder de 
hierboven aangegeven differentiatie kan de vrijheid de een de ander 
zijn onvrijheid worden. Vrijheid in het geestesleven wil echter ook 
zeggen dat bij het uitoefenen van die vrijheid op aarde de vrijheid 
door mensen zelf moet worden teruggehouden, omwille van de 
medemensen. 
 
Immers vanuit het inzicht dat alle mensen vrij moeten zijn als 
geesteswezen is het vanzelfsprekend dat we in de aardse realiteit 
rekening met elkaar moeten houden. Daar is broederschap op zijn 
plaats. De christelijke broederschappen/zusterschappen zijn altijd 
oefenplaatsen geweest voor die broederschap. Voor broederschap 
dient men zichzelf en elkaar te kennen. Alleen vanuit deze zelfkennis 
en kennis van de medemens is het mogelijk om echt rekening met 
elkaar te houden op een broederlijke manier. Voor mij betekent 
broederschap de manier waarop broeders met elkaar omgaan, dat wil 
zeggen: elkaar goed verzorgen, maar ook jezelf goed verzorgen. Maar 
als je het met elkaar oneens bent, moet je het soms toch met elkaar 
uitknokken. Dat betekent geven en nemen en het ondersteunen van 
elkaars ontwikkelingen en mogelijkheden. In dit gebied werkt de door  
  



	 11	

 
 
Rudolf Steiner geformuleerde sociale hoofdwet: 
 

“Het welzijn van een geheel van samenwerkende 
mensen is des te groter, naarmate de enkeling 
minder aanspraak maakt op het resultaat van zijn 
prestaties, dat wil zeggen naarmate hij meer 
daarvan aan zijn medewerkers afstaat en naarmate 
meer van zijn behoeften niet uit eigen prestaties, 
doch door de prestaties van anderen worden 
voldaan.” 
 

Rudolf Steiner beschrijft in deze wet hoe het mensen zal vergaan 
wanneer ze zich op een bepaalde manier gedragen. Deze 
wetmatigheden zijn theoretisch moeilijk te bewijzen, maar heel goed 
in de praktijk te ervaren. Ze zijn uit de werkelijkheid afgelezen. 
 
Tussen de vrijheid in het geestesleven en de broederschap in het 
economisch leven speelt het dagelijkse leven van mensen zich af. Dat 
dagelijkse leven kent tal van aspecten, waardoor de onderlinge 
verhoudingen van mensen verstoord worden. Zo moet een kind 
opgroeien tot volwassene. Dat wil zeggen dat tijdens de opvoeding 
van een kind andere verhoudingen gelden dan wanneer de 
volwassenheid is bereikt. In samenwerkingsverbanden moeten taken 
en zeggenschap worden verdeeld. Ook de verschillende ontwik-
kelingsniveaus van mensen scheppen andere verhoudingen. In het 
rechtsleven worden die verhoudingen gezocht, aangepast en 
vastgesteld. Gelijkheid in het rechtsleven is noodzakelijk om de 
gewenste vrijheid en de gewenste broederschap te kunnen realiseren. 
 
 
 
 
 
 
 
 



	 12	

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Wanneer je algemene gelijkheid zou willen bereiken zal gelijk-
vormigheid ontstaan. We weten dat mensen verschillend zijn en 

geestelijke wereld
geestesleven
denken, voelen en willen

aardse wereld
economisch leven
werkelijkheid, behoeften en 
resultaten

menselijke wereld
rechtsleven
onderlinge verhoudingen

vrijheid

gelijkheid

broederschap



	 13	

vanuit de vrijheid in het geestesleven verschillend moeten zijn, dus 
gelijkheid kan niet algemeen zijn. Zo is ook broederschap gebaseerd 
op het verschillend zijn. We hebben meestal slechts een vaag beeld 
van wat broederschap zou kunnen betekenen. De onderlinge 
afhankelijkheid die door broederschap aanwezig is, moet vergezeld 
gaan van ieders verantwoordelijkheid, maar ook van het aanwezig 
zijn en de erkenning van mogelijkheden en onmogelijkheden. Daar is 
in het algemeen veel of weinig over te zeggen. In de dagelijkse 
praktijk komt naar voren wat broederschap in een bepaalde situatie 
betekent.  
 
Steeds weer opnieuw zoeken naar de geschikte onderlinge 
verhoudingen wordt daarmee de basis van het rechtsleven. Bij dat 
zoeken zijn alle mensen betrokken die in een bepaalde situatie 
aanwezig zijn. Gelijkheid in het rechtsleven wil zeggen dat deze 
betrokkenen een gelijke stem hebben in het aanpassen en vaststellen 
van de verhoudingen. Dat gaat verder dan democratie. Hieronder 
komen we daarop terug bij het hoofdstuk over besluitvorming. 

Tegenkrachten 
Nog in de vorige eeuw was het denken over goed en kwaad relatief 
eenvoudig. De gewone mens kon immers aan de machtshebbers en de 
geestelijken vragen wat goed of kwaad was en hij kreeg van hen dan 
een min of meer geschikt antwoord. Religie en politiek waren dus de 
maatstaf voor normaal menselijk handelen en oordelen. 
Sinds de vijftiger jaren echter is daar radicaal verandering in 
gekomen. Religie en politiek verliezen meer en meer hun invloed, 
met als gevolg dat de individuele mens er zelf over moet denken en 
uit zichzelf standpunten moet innemen. Daarnaast is de maatschappij 
zo veranderd, dat het verre van eenvoudig is om vast te stellen wat nu 
precies goede en kwade krachten zijn en hoe ze in mensen kunnen 
werken. Vooral doordat de economie zich steeds meer tot 
wereldeconomie ontwikkelt, waardoor vaak de consequenties van ons 
handelen uit het zicht raken, zijn de gevolgen van ons handelen 
meestal niet meer zo zichtbaar. Ook de politiek ontwikkelt zich meer 
en meer tot een wereldpolitiek en is de werkelijkheid zo complex dat 
wetten en voorschriften vaak heel anders uitwerken dan ze bedoeld 
zijn. 



	 14	

 
Rudolf Steiner geeft aan dat we de geestelijke wereldmachten in 
principe in vier soorten kunnen onderverdelen. Daarbij zijn drie 
kwade krachten te onderscheiden en één goede. Het christelijke is het 
meervoudig goede en de andere drie heten dan luciferische machten, 
ahrimanische machten en anti-christelijke machten. Hoe kunnen we 
deze in het normale sociale leven herkennen? Voor mij is de volgende 
karakterisering een goed hulpmiddel. 
 
Luciferische machten staan voor niet-realiseerbare initiatieven. Deze 
machten beïnvloeden het denken en streven zodanig, dat een mens 
zeer enthousiast kan worden voor mooie voorstellingen, die echter 
geen werkelijkheid kunnen worden. Het kwade zit hem daarmee in 
het niet-realistische, niet-realiseerbare, waardoor de mens afgehou-
den wordt van het wél realistische. Doordat er wilskracht ongebruikt 
blijft, kan de mens onder luciferische invloed heel emotioneel 
reageren. Razernij, uitzinnig verdriet en uitzinnige vreugde horen 
daarbij. Eigenlijk krijg je steeds de indruk dat de emoties niet in 
verhouding zijn met de feiten. 
 
Ahrimanische machten heersen vooral op aarde. Zij staan voor het 
gedachtenloos handelen, maar ook het niet-handelen daar waar dat 
eigenlijk wel zinvol zou zijn. Zij richten de aandacht van mensen op 
een wereld waarin hij eigenlijk machteloos lijkt te zijn. Alles gaat 
toch zijn weg langs allerlei wetmatigheden, waarbij de mens er niet 
toe lijkt te doen. Bagatelliseren van de werkelijke vraagstukken en 
van idealisme horen daarbij. Het gevoel wordt te weinig 
aangesproken, omdat de verbinding met zingeving wordt uitgehold. 
Daardoor doen mensen onder invloed van ahrimanische krachten 
koud en verstandig aan. Iets teveel natuurlijk naar verhouding de 
situatie. Emotioneel hoort hier de boosheid bij, boosheid die uit angst 
voortkomt en het verdriet dat uit onmacht voortkomt.  
 
Anti-christelijke krachten geven de illusie dat mensen en organisaties 
zich niet zullen of kunnen ontwikkelen. Daardoor ontstaat de neiging 
om de huidige situatie of de huidige relatie tussen mensen 
onveranderd naar de toekomst door te denken. Het gevolg hiervan is 
dat mensen vastgeprikt worden op hun daden, hun vermogens en 
onvermogens uit het verleden. ‘Jij kunt dat toch niet’, ‘jij bent slecht’ 



	 15	

of ‘ik leer dat nooit’ zijn bijvoorbeeld uitspraken die daarbij horen. 
Ook racisme en fundamentalisme komen uit deze tegenkracht voort. 
In feite verdeelt de anti-christ de mensheid in vrienden en vijanden.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Met vijanden lever je strijd en met vrienden ga je feestvieren. Beide 
activiteiten sluiten ontwikkeling eigenlijk uit. Emotioneel hoort hier 

leveren van
prestaties

HEMEL

AARDE

MENS culturele leven

economisch 
leven

rechtsleven

verwezenlijken

verwerkelijken

natuurlijk leven

geestelijk leven

aards
resultaten

zingeving

ahriman

lucifer

ervaringen

streven

denken

spreken

voelen

willen

vormgeven 
onderlinge 
relaties

maken van 
voorstellingen

MENS 

MENS 

MENS 



	 16	

de woede bij. Woede op de medemensen die jou niet zien zoals je 
eigenlijk bent in ontwikkeling en die zelf ook niet in ontwikkeling 
willen komen. Ook desinteresse en gedesillusioneerd zijn horen 
komen uit deze tegenmacht voort. 
 
Door de tegenmachten zo te beschrijven kan elk mens deze 
tegenkrachten ook in zichzelf ontdekken. Het is algemeen menselijk 
om aan dergelijke krachten onderhevig te zijn. Persoonlijke 
ontwikkeling bestaat er onder andere uit dat je je bewust kunt worden 
van  deze krachten in jezelf. Eenmaal ontdekt, verliezen ze al een 
gedeelte van hun werkzaamheid. Eenmaal ontdekt kan geprobeerd 
worden om het kwade ten goede te keren, hetgeen ook de werking 
van de christusimpuls is. Dus door te pogen het kwade ten goede te 
keren sluit je aan bij de christusimpuls. En maak je je losser van de 
invloed van tegenkrachten. 
 
Voor het luciferische betekent het: ‘het niet realistische proberen om 
te werken naar iets realiseerbaars’. Dat wil vaak zeggen dat de 
doelstellingen iets kleiner moeten worden en dat er persoonlijke inzet 
en arbeid noodzakelijk zijn om een idee of ideaal te verwerkelijken. 
Daarnaast is een sociale omgang met je medemensen nodig, die 
kunnen door samenwerken helpen bij het realiseren van doel-
stellingen.  
 
Voor het ahrimanische betekent het: ‘het zinloze, abstracte om-
vormen naar iets zinvols’. Daarvoor is vaak denk- en organiseerwerk 
noodzakelijk. Angst en onmacht moeten overwonnen worden en het 
vraagt moed om vanuit ahrimanische beïnvloeding de medemens als 
partner te zien. Capaciteiten van mensen kunnen gericht worden 
ingezet en het bewust werken met geld en geldsoorten is in dit 
verband belangrijk. Ik ga daar later nog op in. 
 
Om het anti-christelijke te kunnen overwinnen zullen we onze eigen 
vooroordelen en antipathieën moeten overwinnen, maar ook bereid 
moeten zijn om onze oordelen, die vaak rusten op werkelijke 
ervaringen in het verleden, opnieuw te bezien. Mensen, maar ook 
onszelf, steeds weer een nieuwe kans geven en ook onderzoeken wat 
er reëel noodzakelijk is om zo’n nieuwe kans ook kans van slagen te 
geven. Het heden is niet alleen een afsluiting van het verleden, maar 



	 17	

ook een opening naar de toekomst. Voor deze nieuwe kansen moeten 
we onze geborgenheid in een groep wel op kunnen geven om op te 
kunnen staan voor ons eigen initiatief of het initiatief van iemand 
anders. We moeten erkennen dat ook initiatieven van anderen meestal 
voortkomen uit een streven naar verbetering van de situatie. Dat 
vraagt een open houding naar initiatieven van anderen ook al kunnen 
we niet direct doorzien hoe dat goed zou kunnen werken.  
 
Van het christelijke kunnen we zeggen dat het de mens in eerste 
instantie naar de eenzaamheid voert. Bij het christelijke moeten we op 
ons eigen oordeelsvermogen rusten, om vandaaruit een standpunt in 
te kunnen nemen tegenover de medemens en tegenover het kwade en 
het goede. Pas vanuit een algemeen menselijk standpunt kunnen we 
helder denken en oordelen over onszelf en over initiatieven van 
anderen. Vervolgens moeten we positie kiezen en zien te verwerven 
binnen een gemeenschap. Pas vanuit een bepaalde positie en een 
bepaalde rol in een proces in een gemeenschap kunnen we zinvol 
handelen. 
 
Het luciferische brengt echter ook schoonheid en autoriteit met zich 
mee. Juist die schoonheid en autoriteit kunnen ons verleiden tot het 
luciferische. Daarmee is Lucifer ook de grote verleider met behulp 
van de schone schijn en alles wat daarmee samenhangt. Lucifer geeft 
ons ook het enthousiasme om aan een moeilijke, ogenschijnlijk 
onhaalbare, opdracht te kunnen beginnen. Gedurende het realiserings-
proces moet echter vanuit realisme geoordeeld en gehandeld worden 
om niet in goede bedoelingen te stranden. 
 
Het ahrimanische brengt ook macht met zich mee. Ahriman is 
daarmee de grote manipulator die werkt via macht en onmacht en 
alles wat daarmee samenhangt. Daartegenover kunnen we echter het 
geloof in eigen kunnen stellen en een realistisch samenwerken binnen 
een gemeenschap. Ahriman is daarnaast degene die het abstracte 
denken in ons bevordert. Door abstract denken verliezen we de 
realiteit uit het oog en kunnen ingewikkelde dingen eenvoudig lijken. 
Het overwinnen van abstract denken betekent dat we ons denken 
moeten verlevendigen en onze waarnemingen van de werkelijkheid 
moeten versterken. 
 



	 18	

De anti-christ is degene die mensen met elkaar verbindt (vrienden) en 
tegen elkaar opzet (vijanden) op een zodanige wijze dat vernieuwing 
onmogelijk lijkt. Daardoor is deze de grote verdeler, die de mensheid 
in talloze groepen verdeelt en die groepen tegen elkaar opzet. Liefde 
tot de zaak en liefde tot de medemens kan dit kwaad overwinnen. 
Daarnaast is het besef belangrijk dat we allemaal een menselijke, 
geestelijke achtergrond hebben en vandaaruit het algemeen 
menselijke proberen vorm te geven in al zijn verscheidenheid. 
 
Taal, bescheidenheid en realiteitszin zijn de wapens die we tegen 
Lucifer kunnen inzetten, die zelf onwaarheid, emoties en ziekte 
meebrengt. Geld, moed en idealisme zijn de wapens die Ahriman 
treffen, die zelf vergissing, angst en verlamming meebrengt. Liefde, 
mededogen en rechtvaardigheid zijn de wapens die de anti-christ 
zullen treffen, die zelf een vals saamhorigheidsgevoel en versluierd 
denken en vooroordelen met zich meebrengt.  
 
Christus zegt: ik ben de weg, de waarheid en het leven. Wie zich met 
mij verbindt komt tot de Vader. Daarmee drukt hij uit dat de 
mensheidsontwikkeling alleen via de christusimpuls voortgang kan 
vinden, omdat hij de geestelijke heerser is van de wereld die moet 
ontstaan bij de volgende incarnatie van de wereld als geheel. Volgens 
Rudolf Steiner moet in die incarnatie de liefde verbonden zijn aan de 
wijsheid. De mensen zullen in die incarnatie niet meer fysiek de aarde 
bevolken, maar opgestegen zijn tot het niveau van de engelen en in 
die rol als geestelijke wezens meewerken aan die nieuwe wereld. 
 
Tegenkrachten werken door mensen heen  
Tegenkrachten kunnen we in mensen herkennen, zij werken namelijk 
door mensen heen. Het vraagt om ontwikkeling van het oordeels-
vermogen om het verschil te kunnen onderscheiden tussen deze 
tegenkrachten en de mensen zelf. We kunnen op onszelf oefenen om 
dit onderscheid te kunnen maken, omdat immers de tegenkrachten 
ook in onszelf aanwezig zijn. Binnen onszelf kunnen we het beste 
oordelen over de herkomst van de wilsimpulsen die we werkelijkheid 
laten worden. Wilsimpulsen met een christelijke herkomst kunnen we 
uitvoeren. Wilsimpulsen die van tegenkrachten af komen moeten we 
proberen om te vormen met behulp van christuskrachten. 
 



	 19	

Daarnaast kent elk initiatief een luciferisch begin, een anti-
christelijk/christelijk midden en een ahrimanisch einde. Dat wil 
zeggen dat elk initiatief in het begin voornamelijk alleen kan bestaan 
uit enthousiasme en ideeën. in de midden-fase gaat het vooral om 
verbindingen met mensen en tussen mensen, waardoor we ook te 
maken hebben met vooroordelen en oordelen over die mensen, 
inclusief over onszelf. In de eindfase van een initiatief ondergaat het 
initiatief vooral de gevolgen van daden die eerder zijn gedaan. De 
werkelijkheid heeft aan het einde een neiging tot het uitoefenen van 
een grotere invloed dan de doelstellingen en de mensen. 
Doelstellingen oefenen hun invloed vooral aan het begin van het 
initiatief uit. Gedurende het verwerkelijkingsproces oefenen mensen 
hun invloed uit. Aan het einde oefenen de gevolgen van de daden van 
mensen hun invloed uit. 
 
Aan het begin van een initiatief is de vraag: in hoeverre beginnen we 
aan initiatieven die onhaalbaar lijken? Zijn ze dan echt onhaalbaar of 
laten we ze onhaalbaar worden door gebrek aan inzet of samen-
werken? Of zijn ze onhaalbaar door onrealistische denkbeelden die 
gekoesterd worden? In hoeverre heeft Lucifer de macht of hebben we 
die zelf? Wanneer we samenwerken met mensen doen we natuurlijk 
ervaringen met hen op. In hoeverre laten we vervolgens onze houding 
bepalen door wat ze gezegd hebben of door wat ze gedaan hebben, 
door wat we meegemaakt hebben of door hoe ze zich als vriend of 
vijand hebben gedragen. In hoeverre laten we de toekomst van onze 
verhoudingen bepalen door het verleden en geven daarmee de macht 
aan de anti-christ. In hoeverre kunnen we in elk mens het algemeen 
menselijke herkennen, iemand zien die zich ontwikkelt, die leert van 
hetgeen hij heeft meegemaakt? In hoeverre kunnen we de ander 
vanuit een christelijk perspectief bezien, waarbij elk mens belangrijk 
is voor de toekomst van de wereld. 
 
Wanneer we iets hebben gedaan, is het terecht dat we later de 
gevolgen ondervinden van hetgeen we gedaan hebben. Goede daden 
moeten dan goede gevolgen hebben en slechte daden slechte 
gevolgen. Op welke termijn kunnen we die gevolgen waarnemen? 
Laten we ons dan uiteindelijk door die gevolgen lamleggen of zien we 
telkens weer nieuwe kansen voor ontwikkeling, voor een nieuwe 
start? Wanneer we de werkelijkheid teveel als voldongen feiten 



	 20	

ervaren, zijn we in de macht van Ahriman. Wanneer we de werkelijk-
heid wel als feit ervaren, maar meteen als begin van een nieuwe kans, 
dan kunnen we de wereld op een christelijke wijze tegemoet treden. 
Christus in onszelf vinden is gemakkelijker gezegd dan gedaan. 
Vanuit de tegenkrachten geredeneerd gaat het erom het kwade ten 
goede te keren. Dat wil zeggen dat we illusies en abstracties in ons 
denken proberen te overwinnen. Dat we proberen om vooroordelen, 
macht en onmacht in onze relaties te overwinnen. Dat we het goede 
proberen te doen en het slechte proberen om niet te doen. Op zich is 
het al heel wezenlijk wanneer we kunnen beleven dat het christelijke 
in onszelf aanwezig is en dat het dus mogelijk is om dat te hulp te 
roepen bij de vraagstukken die we in het leven tegenkomen. In dat 
vertrouwen en wanneer we liefde tot de mens en liefde tot de zaak 
kunnen oproepen, zullen we in veel gevallen een goede weg weten te 
vinden. 

Geld en informatie 
Geld en informatie vormen stromen die door de samenleving gaan en 
daarin een ordende, structurerende, verbindende werking hebben. Zij 
worden door mensen gestuurd. Informatieoverdracht zorgt er voor dat 
we geïnformeerd zijn omtrent talloze voorstellingen en afspraken die 
in de maatschappij leven. Geldoverdracht heeft een heel andere 
werking. Die zorgt ervoor dat de waarderings-principes die wij als 
mens hanteren in de maatschappij worden gerealiseerd. 
 
Juist door de veranderingen die geld en informatie ondergaan tijdens 
hun stromen door de maatschappij kunnen  wij goed zien hoe de 
verschillende levensgebieden hun werking uitoefenen. Om daar iets 
over te kunnen vertellen zal ik eerst karakteriseren hoe informatie en 
geld er in de verschillende levensgebieden anders van aard worden. 
 
 
 
 
 
 



	 21	

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Informatie in het geestesleven 
Eigenlijk bestaat het begrip informatie in het geestesleven niet. Daar 
leven wezens die het een of het ander vertegenwoordigen en daarom 
bepaalde beelden uitstralen. Zodra die beelden door mensen 
opgevangen worden en overgedragen willen worden aan andere 
mensen kun je van informatie spreken. De beelden slaan dan neer in 

hemel

aarde

cultureel
leven

rechts
leven

economisch
leven

koopgeld

leengeld

schenkgeld
denkbeelden
ervaringsbeelden

afspraken
wetten
statuten

praktische
informatie



	 22	

teksten of voorstellingen die overgedragen kunnen worden van de een 
naar de ander. Je zou kunnen zeggen dat teksten en voorstellingen het 
meest materiële zijn van levende beelden. De levende beelden zijn 
daarin neergeslagen en zijn eigenlijk overleden. De lezer van 
informatie moet deze teksten en voorstellingen weer tot leven zien te 
wekken.  
 
Informatie in het rechtsleven 
In het rechtsleven wordt de eigen aard van informatie heel anders. 
Daar gaat het niet meer om voorstellingen maar om afspraken, wetten 
en structuren. Met structuren kan hier bedoeld worden een structuur 
van samenwerken, maar ook structuur in de tekst, bijvoorbeeld welke 
taal wordt er gebruikt. Het overdragen van deze informatie heeft ook 
een heel ander doel. Het gaat hierbij om de bewustwording van welke 
positie en/of rol mensen in de samenleving vervullen en welke 
rechten en plichten daarbij horen. Het gaat daarbij bijvoorbeeld over 
eigendomsrechten, maar ook over bevoegdheden en verantwoor-
delijkheden.  De teksten en plaatjes zijn in het rechtsleven nog verder 
gematerialiseerd dan in het geestesleven, maar uiteindelijk moeten de 
posities en rollen toch ook weer tot leven worden gebracht om hun 
werking op het bewustzijn van mensen te kunnen volbrengen. 
 
Informatie in het economisch leven 
In het economisch leven wordt de informatie betrokken op producten 
en diensten. Het gaat dan om product-beschrijvingen, taak-
beschrijvingen, gebruiksaanwijzingen, reclame, prijs en kwaliteit. 
Uiteindelijk gaan de woorden dan over in cijfers, zodra het aantallen 
en prijzen betreft. In cijfers zijn de woorden uiteindelijk helemaal 
abstract geworden. 
 
We kunnen ons nu bewust worden van het feit dat geestelijke 
realiteiten in informatie neerslaan en door de drie levensgebieden 
heen steeds abstracter worden. Dat wil ook zeggen dat het steeds 
meer inspanning kost om die abstracties weer tot realiteiten om te 
vormen en tot leven te brengen. Met beschreven voorstellingen in het 
geestesleven is dat nog uitvoerbaar. Aantallen en prijzen in het 
economisch leven hebben de fysieke werkelijkheid nodig om tot 
leven te kunnen komen. 
 



	 23	

Geld in het economisch leven 
In het economisch leven is geld een ruilmiddel wat als tegenwaarde 
kan worden gebruikt om de ge/verbruikswaarde van goederen en 
diensten werkelijkheid te maken. Tegenover de waarde van prestaties 
staat dan de tegenwaarde van geld. We hebben het hier over een vrij 
ingewikkeld proces, dat we toch dagelijks met zijn allen voltrekken. 
Zelfs het geld zelf blijkt hierbij in ontwikkeling te zijn. In de af-
gelopen eeuwen is het van goud via zilver, nikkel en koper in papier 
omgevormd en op dit moment is zelfs dat niet meer noodzakelijk 
aanwezig. De waarde van prestaties, goederen en diensten, omzetten 
in geldwaarden is ook een proces van omzetting van realiteit naar 
abstractie. Mensen die geld hebben ontvangen moeten die abstractie 
weer om zien te zetten naar iets reëels. Daar hebben ze andere mensen 
en de hele wereldeconomie voor nodig. Waarde-vorming op basis van 
geleverde prestaties. 
 
Geld in het rechtsleven 
In het rechtsleven wordt eigenlijk verder gegaan met de abstracte 
geldwaarde. Door wetten en afspraken wordt de reële geldwaarde 
omgezet in leningen en garanties. Dat wil zeggen in afspraken tussen 
mensen onderling of tussen mensen en organisaties. Bij deze 
afspraken speelt het eigendomsrecht een grote rol. In feite bestaat het 
leengeld uit onderlinge rechten en plichten.  
 
Op basis van deze abstractere verwerking van waarden wordt het ook 
mogelijk om te investeren in goederen en diensten. Dat wil zeggen 
dat goederen en diensten worden geproduceerd om hun nut in de 
toekomst waar te maken. Waarde-vorming op basis van waarde-
verwachtingen. Deze nog abstractere waarde-vorming gaat gepaard 
met risico van het niet realiseren ervan in de toekomst. Bij het niet 
waarmaken van toekomstige waarden krijgt investeren meer het 
karakter van opofferen. Het aanvaarden van een risico betekent ook 
het aanvaarden van een verlies. Het opofferen van waarde voor een 
kans op het verkrijgen van (meer)waarde. 
 
Geld in het geestesleven 
Het offerprincipe, dat beschreven is bij het geld in het rechtsleven, 
vormt eigenlijk de basis van het geestesleven. In primitieve culturen 
was het altijd al bekend dat het geestesleven door offers kon worden 



	 24	

aangesproken. Door de ontwikkelingen van geld en waarde kan dat in 
deze tijd nu ook op een veel abstractere manier. We kunnen 
constateren dat de reële waarden die in de natuur voorkomen door het 
economisch leven en door het rechtsleven zover worden 
geabstraheerd, dat het eigenlijk niet goed meer mogelijk is om dat 
zonder inzet van de geestelijke wereld weer om te vormen tot iets 
concreets. Wanneer we goed doorzien wat hier beschreven is, kunnen 
we concluderen dat er opofferingen nodig zijn voor de opvoeding en 
ontwikkeling van jonge mensen. Zij brengen geestelijke waarden mee 
bij hun geboorte en bij hun ontwikkeling. 
 
Geld en informatie zijn polariteiten 
Geld en informatie zijn hierboven als polariteiten beschreven.  
 
Informatie bestaat uit abstract geworden geestelijke realiteiten die in 
het rechtsleven en het economisch leven verder geabstraheerd worden 
en uiteindelijk via de aardse realiteit weer tot leven moeten worden 
gewekt.  
 
Geld bestaat uit abstract geworden werkelijkheid die in het 
rechtsleven en geestesleven verder wordt geabstraheerd en uitein-
delijk via de geestelijke wereld weer tot levende realiteit wordt. 
 
Driegeleding wil zeggen dat we de drie menselijke levensgebieden zo 
moeten onderhouden dat deze processen zich kunnen voltrekken. In al 
zijn complexiteit zal dat steeds meer de verantwoordelijkheid van het 
mensengeslacht worden. Daarin ligt de toekomst van hemel en aarde 
besloten. Wanneer wij daarbij streven naar liefde en medeleven zal 
die toekomst er heel anders uitzien dan wanneer we dat zonder liefde 
en mededogen zouden doen.	  



	 25	

Gemeenschapsvorming 
Zoals reeds eerder besproken zien we in de politieke stromingen de 
idealen vanuit de Franse revolutie in een nieuwe gedaante 
tevoorschijn komen. Deze idealen hebben uiteindelijk heel veel strijd 
opgeleverd, zonder dat duidelijk is geworden waarom precies en wat 
er nodig is om die strijd te kunnen voorkomen. Hieronder gaan we 
daar nogmaals op in. 
 
In Amerika kennen we dus de zogenaamde vrijheidsoorlogen. 
Jarenlang zijn verschillende staten met elkaar in gevecht geweest over 
die vrijheid en ook de afschaffing van de slavernij is in Amerika met 
veel strijd gepaard gegaan. In wezen gaat deze strijd nog steeds door 
op allerlei gebied. Vanuit de antroposofie had hier geleerd kunnen 
worden dat persoonlijke vrijheid niet op alle levensgebieden 
realistisch is. Het gaat uiteindelijk om vrijheid in het geestesleven. 
Dat wil zeggen dat mensen vrij moeten zijn in hun denken, voelen en 
willen, maar dat die vrijheid niet ten koste moet gaan van de vrijheid 
van anderen. Daarom is er naast vrijheid in het geestesleven 
broederschap noodzakelijk in het economisch leven en is er gelijkheid 
in het rechtsleven noodzakelijk om onderling af te kunnen stemmen. 
 
In het Oostblok en in China kennen we het communisme en het 
socialisme. Daar is heel veel strijd gevoerd om het gelijkheids-
beginsel. Ook deze strijd is ook nog niet uitgestreden en gaat eigenlijk 
nog steeds door. Ook hier had vanuit de sociale driegeleding de les 
geleerd kunnen worden dat gelijkheid niet in alle facetten van de 
maatschappij doorgevoerd kan worden. Gelijkheid is belangrijk in het 
rechtsleven, en wel wanneer besluiten genomen moeten worden 
waarbij de onderlinge verhoudingen tussen mensen veranderen. Het 
gaat er dan om dat alle betrokkenen gelijk zijn in het besluit-
vormingsproces en dat ze daar een gelijke stem in moeten krijgen. 
 
In Europa tenslotte is het confessionalisme van belang. Het gaat hier 
eigenlijk om het realiseren van broederschap. Dat komt echter niet zo 
duidelijk naar voren, wanneer we de geschiedenis van Europa 
bestuderen. Er woedden al lang oorlogen en onderlinge strijd binnen 
Europa, als tegenbeeld van die broederschap. Het katholicisme is in 
strijd met het protestantisme, maar ook met het materialisme en het 
mohammedanisme. Ondertussen zijn er twee wereldoorlogen uitge-



	 26	

vochten die gaan over dictatorschap en onmenselijkheid. Ook die 
strijd is nog lang niet uitgevochten en gaat dus nog steeds door. 
Hier kan vanuit de sociale driegeleding geleerd worden dat het 
christendom ook om broederschap gaat. We kennen in kloosterordes 
ook het begrip ‘broederschap’ en ‘zusterschap’. In feite gaat het ook 
over leiderschap en over hoe mensen met elkaar kunnen leven op een 
medemenselijke manier. Het gaat over het accepteren van verschillen 
en het elkaar gunnen van een menswaardig bestaan. Daarbij komt 
natuurlijk wel de vraag naar voren wat een menswaardig bestaan 
eigenlijk is. Dat gaat niet alleen over voeding, kleding en onderdak, 
maar ook om zingeving. 
 
Welk beeld kunnen we nu tegenover al deze strijd en al deze 
eenzijdigheden zetten. Hoe kunnen we ons een samenleving voor-
stellen waarin mensen wel volwaardig mens kunnen zijn en worden?  
Naar mijn  persoonlijk inzicht moeten we de illusie opgeven dat de 
daartoe noodzakelijke veranderingen in de maatschappij in het groot 
doorgevoerd kunnen worden. Het is gewoon onmogelijk dat alle 
mensen plotsklaps het licht zien en hun illusies, begeertes, 
vergissingen en hun ego’s opgeven en plotseling mensen worden die 
eendrachtig samenwerken aan de noodzakelijke veranderingen. 
Veranderingen kunnen alleen gerealiseerd worden vanuit voor-
trekkers in kleine gemeenschappen. Daarin is het mogelijk om elkaar 
goed te leren kennen en om zodanig met elkaar om te gaan dat elk lid 
van de gemeenschap tot zijn/haar recht kan komen. Van daaruit 
kunnen dan wel inzichten en ervaringen zo sterk worden dat ze 
invloed kunnen uitoefenen op de samenleving als geheel. 
 
Bij het vormgeven van die kleinere gemeenschappen moeten we naar 
een toekomstig ideaalbeeld kijken. Hoe zou een gemeenschap van 
mensen eruit kunnen zien, wanneer de mogelijke menselijke ontwik-
kelingen ook werkelijkheid zouden worden? 
 
Allereest zou het dan over volwassen mensen gaan, die welopgevoed 
zijn en gestudeerd hebben, zodat ze in staat zijn om de gemeen-
schapsvraagstukken te doorzien en op een adequate wijze te 
bespreken. Ook zouden ze in staat moeten zijn om goede afspraken te 
maken en zich aan die afspraken te houden. Tenslotte zouden ze 
inzicht moeten krijgen in een gezonde menselijke biografische 



	 27	

ontwikkeling en de gemeenschap zo inrichten, dat voor elk kind zo’n 
ontwikkeling mogelijk wordt. Kortom het valt niet mee om je voor te 
stellen dat iedere volwassene in staat zal zijn om aan al deze vereisten 
te voldoen. 
 
Uit dit alles en nog meer kunnen we concluderen:  

- Dat we als mens in beginsel in staat zijn om ons te 
ontwikkelen tot vrije mensen. 

- Dat het samen leven en werken van vrije mensen mogelijk is, 
maar vooralsnog veel problemen zal geven. 

- Dat er oefenwegen bestaan om te werken aan persoonlijke 
ontwikkeling en aan de ontwikkeling van gezond samen 
leven en werken. 

- Dat ieder mens vanuit zijn persoonlijke biografie een 
levensopgave kan vinden die hiermee in overeenstemming is. 

- Dat we zoveel mogelijk in kleinere gemeenschappen onze 
weg moeten gaan, omdat we nu eenmaal niet in staat zijn om 
grotere gehelen te overzien en ons daar goed algemeen 
menselijk in te gedragen. 

- Dat we het leven in al zijn aspecten serieus moeten nemen, 
omdat onze omgang met geld en met informatie anderen raakt 
op een manier die moeilijk is te overzien. 

- Dat het mediteren op de begrippen vrijheid, gelijkheid en 
broederschap ons steeds verder kan brengen in het doorzien 
van wat nodig is.  

- Datzelfde kan gezegd worden van de begrippen koopgeld, 
leengeld en schenkgeld en de kwaliteitsverschillen tussen 
informatie in het geestesleven, in het rechtsleven en in het 
economisch leven. Hierdoor kunnen we steeds meer zicht 
krijgen op hetgeen sociale driegeleding eigenlijk betekent. 

- Ook gezamenlijk gedragen besluitvorming is een oefenweg in 
het omgaan met elkaar.  

- Ontwikkelen van bewustzijn voor het feit dat autoritair 
leiderschap in deze tijd in decadentie verkeert. Het gaat om 
zelfsturing van volwassen mensen in kleine gemeen-
schappen. 

 
Groepen kunnen op veel manieren ontstaan en er bestaan heel veel 
verschillende doelstellingen die zo’n groep kan hebben. We kunnen 



	 28	

denken aan groepen op zakelijke grondslag en groepen op plaatselijke 
grondslag. We kunnen denken aan leergroepen en aan werkgroepen, 
maar ook aan overleggroepen of mediteergroepen. Het is belangrijk 
om daarbij te beseffen dat mensen aan verschillende groepen tegelijk 
kunnen deelnemen. Deelname aan één groep kan een mens dus niet 
determineren. Een consument is in een andere context een producent. 
Een patiënt is in een andere context een arts of verpleger. Elke groep 
zal toch een  vorm van zelfbestuur moeten ontwikkelen en zal tot 
taakverdeling moeten komen. Het is belangrijk om bij het verdelen 
van werkzaamheden, verantwoordelijkheden en bevoegdheden 
overeenstemming te zoeken met de capaciteiten en de behoeften van 
betrokkenen, in relatie tot hun persoonlijke biografische ontwik-
keling. 

Ontmoetings-cultuur 
De kleinste gemeenschap bestaat uit twee mensen. Wanneer twee 
mensen elkaar ontmoeten en in elkaar geïnteresseerd zijn, kan er een 
werkelijke ontmoeting plaatsvinden. In het woord ontmoeten zit al 
iets verscholen dat een diepere geestelijke werkelijkheid beschrijft. 
Deze werkelijkheid heeft te maken met het karma van mensen. Ieder 
mens komt op deze wereld met een bepaalde levensdoelstelling. Deze 
doelstelling heeft in de eerste plaats te maken met andere mensen. 
Sommige mensen heeft hij of zij al in een vorig leven gekend en zijn 
er wederzijds dingen gedaan. Daaruit komen vaak verplichtingen 
voort, die in een volgend leven vereffend moeten worden. Karma wil 
zeggen dat je mensen tegenkomt waar dan iets mee moet. Ont-moeten 
wil dan zeggen dat die vereffening tot stand kan komen. 
 
Het zou heel veel kunnen betekenen voor mensen wanneer ze zich 
deze werkelijkheid meer bewust zouden worden.    
 
Een tweede werkelijkheid is dat alle mensen verschillend zijn en dat 
de onderlinge verschillen in de toekomst zelfs verder zullen 
toenemen. Zelfs in families wordt het steeds duidelijker dat de 
onderlinge verwantschap aan het afnemen is. Tussen ouders en 
kinderen en tussen kinderen onderling kunnen we steeds grotere 
verschillen waarnemen, zowel in uiterlijk als in karakter.  



	 29	

Wanneer we niet meer in de verwachting leven dat we met dezelfde 
mensen zouden willen omgaan als we zelf zijn, zou er veel meer 
ruimte kunnen komen om de onderlinge verschillen te kunnen 
waarderen. 
 
Toch kunnen we alleen maar echt mens worden tussen andere 
mensen. Naast alle verschillen is in elke mens toch ook het algemeen 
menselijke te herkennen. Dit algemeen menselijke kan daarom de 
basis vormen voor het samen werken en samen leven van mensen en 
voor de interesse in elkaar. Daar moet een ontmoetingscultuur dus op 
gebaseerd zijn. Dus geen interesse en samenwerking op basis van 
verwantschap, maar op basis van verschillen en op basis van 
algemene menselijkheid. 
 
In de praktijk zal blijken dat die samenwerking en interesse vanzelf 
kan ontstaan wanneer mensen initiatieven nemen. Wanneer iemand 
een initiatief neemt zijn er altijd meerdere mensen bij betrokken. 
Vanzelfsprekend komen daarbij de verschillen tussen mensen aan de 
orde. Het is dan de kunst om die verschillen goed te benutten. De een 
weet meer van dit en de ander van dat. De een kan dit beter en de 
ander dat. Voor de voortgang en het resultaat van het initiatief moeten 
de betrokkenen worden geïnformeerd en moeten er besluiten worden 
genomen. Hieronder zal ik verder ingaan op gezamenlijk gedragen 
besluitvorming, waarbij menselijke verschillen als uitgangspunt ge-
nomen zijn. 

Besluitvorming 
Gezamenlijk gedragen besluitvorming staat voor een manier van 
werken, waarbij er naar gestreefd wordt om iedereen die bij een 
besluit betrokken is mee te nemen in een besluitvormingsproces.  
 
Gedragen besluitvorming is een proces waarbij inzicht in de sociale 
driegeleding in praktijk wordt gebracht. Er is een aparte brochure 
hierover verschenen in de serie ‘Gezichtspunten’, nummer 66. 
Onderstaande tekst komt deels overeen met de inhoud van deze 
brochure. De brochure is te bestellen via www.gezichtspunten.nl. 
 



	 30	

Een gedragen besluit is een besluit dat niet wordt tegengewerkt, maar 
waarbij alle betrokkenen het besluit accepteren en hun deel verzorgen 
dat bijdraagt aan de uitvoering ervan. Het gaat over een sociale 
techniek, een manier van werken die geen gegarandeerde uitkomst 
heeft, maar het mogelijk maakt dat betrokkenen te weten komen wat 
er speelt en wat er nodig is. Daardoor kunnen ze hun deel bijdragen 
en een positieve rol spelen in het grotere geheel. 
 
Gedragen besluitvorming is een sociale techniek om binnen een 
gemeenschap tot besluiten te komen die door die gemeenschap 
worden gedragen. De werkwijze lijkt op een techniek, maar zonder 
checklist. De techniek rust op inzicht in het besluitvormingsproces en 
de wil om tot een gedragen besluit te komen. 
 
Je kunt zelf van binnenuit onderzoeken hoe besluitvorming werkt, 
omdat je als mens elke dag innerlijk besluitvormingsprocessen 
voltrekt. Wanneer je erop let, merk je dat je elke dag terloops over 
heel veel dingen een besluit neemt, zoals wat trek je aan, wat ga je 
eten en wat ga je doen op een dag. De meeste besluiten zijn ook niet 
zo moeilijk en gaan over alledaagse dingen. Veel besluiten raken 
anderen ook niet zo erg, waardoor het ook niet zo belangrijk is of 
zo’n besluit nu door anderen gedragen wordt of niet. Dat wordt 
anders wanneer een besluit genomen moet worden dat meerdere 
mensen aangaat, vooral wanneer het niet vanzelfsprekend is hoe dat 
besluit er uit zal gaan zien. Dan wordt belangrijk langs welk proces de 
besluitvorming gaat, welke stappen daarbij genomen worden en wie 
er bij betrokken zijn. De verschillende fasen die in een besluit-
vormingsproces doorlopen worden, worden bij elke besluitvorming 
doorlopen, dus ook bij besluiten die we innerlijk nemen. Dan gaat dat 
echter zo snel dat we meestal niet stil staan bij die verschillende 
fasen. Hoe groter echter de consequenties van een besluit en naarmate 
meer mensen de gevolgen ervan dragen, hoe meer we geneigd zullen 
zijn om stil te staan bij de verschillende fasen en deze met bewustzijn 
te doorlopen. Besluitvorming wordt gedragen besluitvorming wan-
neer we naast een goed besluit wegen zoeken om alle mensen die de 
consequenties er van ondergaan te betrekken bij de besluitvorming en 
hun inbreng mee te nemen in het besluitvorminsproces. 
 



	 31	

Ook de besluitvormingsprocessen die je samen met andere mensen 
aangaat, kun je in je eigen innerlijk waarnemen. Dat doe je met 
innerlijke zintuigen, waarmee je je denkbeelden, je gevoelens en je 
wil waarneemt. Met uiterlijke zintuigen is niet vast te stellen, en ook 
niet te checken, of het proces goed verloopt of niet. Het waarnemen 
of iets goed gaat of vastloopt, doen we met innerlijke zintuigen en 
organen. We kunnen dat vaak merken tot in ons fysieke lichaam. Ik 
voel bijvoorbeeld een ‘knoop in mijn maag of klem op mijn hart’. Om 
in zo’n situatie bewust te kunnen beoordelen waar dat precies door 
komt, hebben we een beeld van het hele besluitvormingsproces nodig. 
Een voorstelling van het besluitvormingsproces, waarin de verschil-
lende facetten ervan die aan de orde zijn tevoorschijn komen. Met 
behulp van zo’n beeld kunnen we onderzoeken waar we zijn in het 
proces, waar we vandaan komen en waar we naartoe gaan. Daardoor 
kan ook gevonden worden wat er in die situatie nodig is om verder te 
kunnen komen.  
 
Ieder mens heeft van deze innerlijke proceswaarnemingen, al blijven 
ze vaak nog half bewust of onbewust. Deze brochure kan u helpen om 
die innerlijke waarnemingen meer bewust te maken. Daardoor wordt 
het mogelijk om oplossingen te kunnen vinden waar problemen in de 
besluitvorming ontstaan. Bij gedragen besluitvorming zet je je 
inzichten zó in dat er maximaal naar gestreefd wordt om ieder lid van 
de groep mee te nemen in het besluitvormingsproces. 

Gemeenschapsvorming en initiatief 
Besluitvorming binnen een gemeenschap komt aan de orde wanneer 
iemand een initiatief neemt. In de praktijk worden initiatieven van 
mensen binnen een gemeenschap vaak de kop ingedrukt. Dat is 
jammer, omdat de meeste initiatieven genomen worden vanuit de 
bedoeling om die gemeenschap ten dienste te zijn. Zonder initiatieven 
kan een gemeenschap zich uiteindelijk niet goed ontwikkelen. 
Initiatiefnemers op hun beurt overzien niet altijd het geheel waarvoor 
ze hun initiatief nemen. Voor hen is het de kunst om af te stemmen op 
het geheel, in gesprek met anderen, zodat hun initiatieven ook goed 
terecht kunnen komen. 
 



	 32	

Hoe kun je zo met elkaar omgaan, dat initiatieven wel ondersteund 
worden? De oplossingen van dit vraagstuk brengen krachten voort 
van gemeenschapsvorming, waarbij de drijfveren van individuen 
binnen die gemeenschap zichtbaar kunnen worden. Dat gebeurt 
vooral bij besluitvormingsprocessen, omdat het bij zulke processen 
gaat om zaken die de hele gemeenschap raken en veranderingen tot 
gevolg hebben. Gedragen besluitvorming nastreven is daarbij een 
grote hulp, omdat het werken aan een gedragen besluit binnen een 
gemeenschap een goede sfeer veroorzaakt waarin mensen elkaar 
steeds beter leren kennen, terwijl niet-gedragen besluiten vaak 
aanleiding zijn tot ongenoegen en ruzie.  
 
Een werkwijze kan een hulpmiddel zijn maar is niet bedoeld als wet 
of voorschrift. In elke gemeenschap van mensen zijn dergelijke 
hulpmiddelen noodzakelijk om op een menselijke manier een 
gemeenschap vorm te kunnen geven. Je kunt gedragen besluit-
vorming niet van buitenaf aanbrengen, omdat de gemeenschap van 
binnenuit tot de conclusie moet komen dat de werkwijze van 
gedragen besluitvorming in een bepaalde situatie het beste proces en 
de beste oplossing voor die gemeenschap tevoorschijn zal brengen. 
Ook gedragen besluitvorming zelf moet dus door de gemeenschap 
gedragen worden. 
 
Het vraagt moed om te beginnen met gedragen besluitvorming, omdat 
niet alleen een besluit wordt genomen, maar ook een leer- en 
ontwikkelingsweg wordt gegaan. Dat wil zeggen dat niet alle 
betrokkenen de positieve kant van zo’n proces vooraf kunnen 
doorzien. Mensen die het nog niet kunnen doorzien moeten zich 
overgeven aan het proces in het vertrouwen dat de mensen die het wel 
kunnen doorzien hen op een menselijke manier zullen behandelen en 
hen als volledig lid van de gemeenschap zullen zien. In de loop van 
het proces kunnen ze vervolgens beoordelen of dat inderdaad gebeurt. 
 
Wanneer binnen een gemeenschap niet met gedragen besluitvorming 
wordt gewerkt, zullen er vaak vanzelf sociale vraagstukken ontstaan 
die het gevolg zijn van gebrek aan draagvlak voor bepaalde besluiten. 
Ook het gebrek aan gemeenschapsvormende processen die bij 
gedragen besluitvorming wel doorlopen worden veroorzaken 
problemen door een soort ontwikkelingsachterstand binnen de 



	 33	

gemeenschap. Deze zaken uiten zich vooral in een gebrek aan 
vertrouwen en in een gebrek aan kennis over elkaar en over de 
processen en vraagstukken waar de gemeenschap als geheel mee 
worstelt. 
 
Hoe voltrekt besluitvorming zich in een mens?  
We gaan uit van een antroposofisch mensbeeld. Dat wil zeggen dat 
we een mens op aarde zien als de samenwerking van een geestelijk 
wezen met een fysiek lichaam, in de aardse werkelijkheid. Daardoor 
zit een mens op een bepaalde manier in elkaar, waarin zowel die 
geestelijke werkelijkheid werkzaam kan zijn als ook die fysieke 
aanwezigheid een realiteit is. Om daar een levendige voorstelling van 
te kunnen ontwikkelen, is de voorstelling van een lemniscaat (zie 
pagina 33), als beeld van een polariteit heel behulpzaam. 
 
Een mens volgt met zijn bewustzijn als het ware zo’n lemniscaat. 
Deze lemniscaat beschrijft een geestelijke en een fysieke kant. We 
bestaan tussen hemel en aarde en vormen als mens een schakel tussen 
die twee realiteiten. De weg van de geestelijke werkelijkheid naar de 
aardse noemen we initiatief, wanneer we de intentie hebben om iets 
tot stand te brengen. Bij een initiatief proberen we vanuit inzicht iets 
nieuws op aarde tot stand te brengen, iets te veranderen aan de 
bestaande situatie. De weg van de aardse werkelijkheid naar de 
geestelijke werkelijkheid noemen we een leerweg of ontwikkelings-
weg. De aardse realiteit confronteert ons met ervaringen die een zoek- 
en leerproces op gang kunnen brengen dat kan eindigen met het 
verwerven van inzichten in die werkelijkheid.  
 
Bij het nemen van initiatieven en bij het aangaan van leerprocessen 
richten we ons bewustzijn steeds op een bepaald aspect van het proces 
waar we in zitten. Door keuzes te maken en door ons bewustzijn te 
verruimen en door praktische vaardigheden toe te passen komen we 
steeds in een volgende fase terecht. Een initiatiefproces eindigt met de 
realisatie van het initiatief en een leerproces eindigt met inzicht in de 
werkelijkheid en in de specifieke vragen die ons bezig houden. 
 
 



	 34	

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Toelichting op de afbeelding:  
Binnen een mens kunnen we drie innerlijke activiteiten onder-
scheiden: 
denkbeelden vormen: accent in het hoofd: vanuit een zeker 
(geestelijk) streven 
doen/handelen: accent in handen en voeten (willen in de zin van doen, 
niet in de zin van wensen) 
daartussenin spreken en voelen in het middengebied: het dubbelveld 
van de lemniscaat waar het accent ligt op het vormgeven van 
menselijke verhoudingen. 
 
Bij deze activiteiten zijn zes kwaliteiten/activiteiten in elk mens 
noodzakelijk aanwezig: streven, denken, spreken en voelen, handelen 

resultaten ervaringen

initiatief
nemen

waar-
nemen inzicht

beeldvorming
voorstellingen

realiteit

ik wij verhoudingen
vormgeven

actief zijn
handelen



	 35	

en het fysieke bestaan. Spreken en voelen staan daarbij in één 
levensgebied, als dualiteit, maar zijn toch heel verschillend. Beiden 
spelen zich af tussen mensen en ze zijn heel persoonlijk van aard. 
Er lopen twee verticale lijnen van de hemel naar aarde:  deze duiden 
de twee activiteiten aan waar we voortdurend mee bezig zijn: 
waarnemen (= onderzoeken van de werkelijkheid, leren) en initiatief 
nemen (= ondernemen in de werkelijkheid, realiseren). 
 
Hoe neem je besluiten? 
Besluitvorming is te zien als een proces van een eerste impuls van een 
initiatief tot je werkelijk iets gaat doen, hieronder beschreven vanuit 
de initiatiefweg, vanuit het streven en het bewust vormen van 
denkbeelden daarover (weten wat je doet, wetenschap). Er bestaat ook 
een weg vanuit het doen. Dan gaat het erom vanuit een daad tot 
bewustzijn te komen van wat er eigenlijk speelt. Dat is uiteindelijk 
een leerweg, die vanuit een bepaalde situatie op gang komt (intuïtief 
handelen, doe-schap). 
 
Veel initiatieven ontwikkelen zich vanuit beide wegen tegelijk, maar 
met verschillende accenten. Vaak zijn die accenten over verschillende 
mensen verdeeld, wat een apart punt van aandacht is. 
Meer inzicht in de initiatiefweg geeft ook meer begrip voor de doe-
weg. In de praktijk zal blijken dat bij elke samenwerking denkers en 
doeners een goede verhouding met elkaar zullen moeten zien te 
vinden. Zonder denkbeelden kunnen geen weloverwogen besluiten tot 
stand komen. Zonder vakmanschap kunnen geen goede resultaten 
bereikt worden. 
 
Hoe zet je een initiatief om in een handeling?  
Bijvoorbeeld: je hebt dorst en gaat iets drinken. Daarbij verloopt het 
innerlijke besluitvormingsproces meestal heel snel van impuls tot 
handeling. Er bestaat hierbij een innerlijke aanleiding tot een 
initiatief. In dit voorbeeld neem je dorst innerlijk waar  en er moet iets 
gebeuren, dat voel je in jezelf. Je initiatief schiet meteen je spieren in, 
wanneer je iets te drinken pakt. Daardoor komt het hele proces van 
besluitvorming meestal niet tot bewustzijn. Wanneer je echter iets 
waarneemt waarbij je niet meteen iets kunt doen (je ziet op televisie 
mensen die honger hebben in een ander land bijvoorbeeld), dan kun je 
niet direct handelen en dan schiet de initiatiefkracht je denken in, in 



	 36	

plaats van je spieren in. Daarmee kun je een doelstelling bedenken, 
iets dat wel te bereiken kan zijn (bijvoorbeeld het inzamelen van geld 
voor eten). 
 
Je kiest een doelstelling en pas daarna kun je een volgende stap 
nemen. Wanneer je geen doelstelling kiest, mis je de concentratie om 
de volgende fase van het proces in te kunnen gaan. Die volgende stap 
kun je beleid maken noemen. Namelijk de manier bedenken waarop 
je die doelstelling wilt bereiken. Er bestaan vele mogelijke manieren 
om iets aan te pakken. Wil je werkelijk verder komen, dan moet je 
weer een keuze maken. Bij die keuze hoort de vraag: ‘Is dit 
verantwoord?’ Of: ‘Op welke manier wil ik werken?’ Nadat die keuze 
gemaakt is kun je plannen gaan maken en onderzoeken of die plannen 
haalbaar zijn. Wanneer dat het geval blijkt te zijn kun je het besluit 
nemen om een bepaald plan ten uitvoer te brengen (weer kiezen). 
Omdat je bij het voorbeeld van dorst vanaf het begin weet dat het 
over jezelf gaat en dat je alleen zelf kunt beslissen, kan zo’n innerlijk 
besluitvormingsproces snel gaan. De bevoegdheden zijn duidelijk en 
je weet zelf hoe je over iets denkt of wat je eigenlijk wilt bereiken. 
 
In een gemeenschap van mensen kun je niet blijven staan bij alleen de 
eigen innerlijke overwegingen. Dan is het noodzakelijk om met 
andere leden van de gemeenschap in gesprek te gaan over het 
initiatief, over keuzes die je zou willen maken en over de vraag of 
keuzes door de anderen worden gedragen en of ze wellicht willen 
meewerken aan de uitvoering er van. Dan zal blijken dat het 
belangrijk wordt of een initiatief past bij de aard en het wezen van de 
gemeenschap of niet. 



	 37	

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Wanneer een initiatief niet past bij die gemeenschap, blijft zo’n 
initiatief persoonlijk en valt het dus eigenlijk buiten de gemeenschap. 
Dan komt de initiatiefnemer alleen te staan en kan binnen die 
gemeenschap niet verder in het proces van besluitvorming.  
 
Wanneer het wel het geval blijkt te zijn, kan zo’n initiatief bijdragen 
aan de gemeenschap en brengt leven in de brouwerij. In feite wordt 
een gemeenschap voortdurend vernieuwd door de initiatieven die 

resultaten ervaringen

initiatief
nemen

waar-
nemen

inzicht

doelstelling
formuleren

realiteit

ik wij

beleid
formuleren

plannen
maken

onderzoeken
haalbaarheid
plannen

besluit
nemen

besluit
uitvoeren



	 38	

door leden worden genomen en door de gemeenschap worden 
gedragen en uitgevoerd. De samenhang die zich gaandeweg aftekent 
in het handelen (én denken en voelen) van de betrokken mensen, is 
geen abstracte samenhang. Je kunt dergelijke initiatieven in hun 
samenhang zien als uitingen van het geestelijk wezen dat zich met 
zo’n gemeenschap heeft verbonden. Het is een reëel proces dat een 
geestelijk wezen langs een initiatief realiteit wil en kan worden op 
aarde, wil bestaan op aarde langs de wil van mensen. Die wil rust op 
een niet-persoonlijke, en niet egoïstische motivatie, maar is een kracht 
die bij de gemeenschap hoort.  
 
De aanleiding voor het nemen van een initiatief zal er vaak niet zo 
positief uitzien. Dat komt omdat een initiatief vaak genomen wordt 
als reactie op een probleem dat zich in de werkelijkheid voordoet. 
Bijvoorbeeld: wanneer iemand last heeft van astma en daarmee 
reageert op fijnstof in de omgeving, zal hij of zij de neiging krijgen 
om een informatie avond over dat vraagstuk te organiseren, waarbij 
het gebruik van houtkachels natuurlijk ook besproken kan worden. 
Het is dan niet zo gemakkelijk te beoordelen of een dergelijk initiatief 
genomen wordt vanuit persoonlijk belang of vanuit een algemeen 
belang. Toch zal op termijn ieder lid van de gemeenschap ook zijn 
voordeel doen met schone lucht of lijden aan de fijnstof die in de 
lucht aanwezig is. Tegelijk is het ook de vraag of de weerstand tegen 
zo’n informatieavond, bijvoorbeeld van mensen die al een houtkachel 
hebben aangeschaft, voortkomt uit een persoonlijk belang of uit een 
algemeen belang.  
 
Het is in het algemeen goed voor de ontwikkeling van een gemeen-
schap om elk initiatief te verwelkomen, ongeacht wat de aanleiding 
daarvoor is. In een besluitvormingsproces kunnen vervolgens allerlei 
argumenten naar voren komen en kan uiteindelijk ook beoordeeld 
worden wat het voor de gemeenschap kan betekenen. 
 
Met gedragen besluitvorming kun je samen aan de slag. 
Kern van de zaak is: hoe gaan we als gemeenschap initiatieven 
neerzetten binnen de gemeenschap? Door de verschillende fasen van 
het besluitvormingsproces met elkaar te doorlopen, ben je in gesprek 
met elkaar en kunnen wilsimpulsen van anderen zich aansluiten bij de 
wilsimpulsen van de initiatiefnemer(s). Dat vraagt wel om een 



	 39	

gedisciplineerde aanpak. Steeds een volgende stap nemen, wanneer 
de voorgaande redelijkerwijze is afgerond. Zolang een besluit nog 
niet is gevallen, kan een voorgaande fase opnieuw worden 
aangesproken. Zodra echter een besluit genomen is, kunnen we alleen 
nog vooruit en kunnen we niet meer terug naar een voorgaande fase 
in het proces, zonder veel ongenoegen en kosten te veroorzaken. Door 
het hierboven getekende beeld van een besluitvormingsproces daarbij 
te gebruiken, kan steeds weer worden afgestemd waar we 
gezamenlijk in het proces zitten, welke stap we nemen en of alle 
betrokken leden van de gemeenschap nog wel voldoende meekomen. 
 
Hoe zien de stappen in een besluitvormingsproces er uit? 
Hieronder in het kort de stappen die doorlopen moeten worden: 

- Vraagstuk formuleren waarover een besluit genomen zal 
moeten worden. 

- Besluitgroep vormen (deze is verantwoordelijk voor het 
besluitvormingsproces) met één uiteindelijk beslissings-
bevoegde, binnen de gemeenschap van betrokkenen. 

- Beeldvorming, hoe denken we er over? 
- Alternatieven vormen, welke handelingsperspectieven 

kunnen we zien?  
- Insluiten, uitsluiten en herformuleren van alternatieven. Niet 

één mogelijk alternatief bespreken, maar door de bespreking 
van verschillende alternatieven tot een haalbaar en draagbaar 
alternatief komen, dat meestal door herformulering tot stand 
komt. 

- Voorgenomen besluit formuleren met daaraan gekoppeld een 
bezwaren onderzoek doen. 

- Nemen van het besluit, goed formuleren en op schrift zetten. 
- Besluit uitdragen en uitvoeren. 

 
 
 
 
 
 



	 40	

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
1 Vraagstuk formuleren (gemeenschapsvorming) 
Welk probleem moet worden opgelost? Welk vraagstuk speelt er, 
waardoor een initiatief noodzakelijk wordt? Wie zijn er allemaal met 
dit vraagstuk verbonden? Zodra duidelijk wordt dat een initiatief een 
antwoord op een vraagstuk is, kan onderzocht worden welk vraagstuk 
dat eigenlijk is. Dat is belangrijk om te kunnen onderzoeken of dat 
vraagstuk bij meer mensen leeft. Het  kan zelfs nodig worden om te 
onderzoeken bij wie het leeft en uit welke mensen de gemeenschap 
eigenlijk bestaat, die zich bewust zijn (geworden) van dit bepaalde 
vraagstuk en daarom ook willen bijdragen aan het oplossen er van. 

resultaten ervaringen

initiatief
nemen

waar-
nemen

besluit nemen

inzicht

alternatieven
vormen en
besprekenalternatieven 

insluiten en 
uitsluiten

voorgenomen 
besluit

uitdragen en
uitvoeren

beeldvormen

realiteit

ik wij

vraagstuk formuleren

besluitgroep vormen



	 41	

 
Opstaan voor het vraagstuk, het proces aan willen gaan om tot een 
oplossing te komen, vraagt vaak de moed om op weg te gaan, niet 
wetende wat de uitkomst zal zijn. Vraagstukken dringen zich vaak zo 
sterk op, dat we er gelijk mee aan de slag willen en het opgelost 
willen hebben. Dan moeten we bij gedragen besluitvorming nog even 
uithouden dat we de oplossing nog niet weten. We moeten het proces 
van gedragen besluitvorming nog doormaken voordat we ‘weten’ wat 
goed is om te doen.  
 
Het is niet altijd vanzelfsprekend dat een vraagstuk goed gefor-
muleerd wordt. Soms lijkt er iets kleins aan de hand en komen we er 
bij het formuleren van het vraagstuk achter dat het eigenlijk om iets 
groots gaat, dat diepgaande consequenties kan hebben. Ook andersom 
kan het geval zijn. Het lijkt erop alsof we met iets groots, iets belang-
rijks te maken hebben, maar bij het formuleren van het vraagstuk 
komen we er achter dat het eigenlijk om iets kleins gaat, een of 
andere kleine aanpassing van iets wat al aanwezig is, of het vraagstuk 
gaat net langs ons heen. 
 
Vaak is het niet mogelijk om het vraagstuk in één keer helemaal goed 
te formuleren. Dan moeten we gewoon onderweg gaan met een 
vraagstukformulering die op dat moment haalbaar blijkt te zijn. In een 
later stadium kunnen we daarop terugkomen en herformuleren, zolang 
we het punt van besluitvorming nog maar niet gepasseerd zijn. Soms 
heeft zo’n herformulering tot gevolg dat delen van het besluit-
vormingsproces overgedaan moeten worden of moeten worden 
aangevuld. Dit fenomeen geeft mensen soms de indruk dat gedragen 
besluitvorming altijd lang moet duren en daarom niet haalbaar zal 
zijn. Daar staat echter tegenover dat een niet gedragen besluit of een 
verkeerd besluit ernstige negatieve gevolgen kan hebben. Bovendien 
betekent een langdurig besluitvormingsproces ook langdurig werken 
aan gemeenschapsvorming. Tenslotte werken inzichten en ervaringen 
die in één besluitvormingsproces zijn opgedaan ook door in andere 
besluitvormingsprocessen die daarop volgen. Deze (leer)ervaringen 
zullen in het algemeen het niveau van de latere besluitvorming en de 
snelheid waarmee die processen doorlopen kunnen worden positief 
beïnvloeden. 
 



	 42	

2 Besluitgroep vormen (gemeenschapsvorming) 
Bij wat grotere gemeenschappen zal vaak blijken dat niet iedereen 
volmondig mee kan doen aan het besluitvormingsproces. Meestal 
spelen er veel andere dingen of zijn er andere redenen om daar niet 
aan mee te kunnen of willen doen. Een besluitgroep (maximaal vijf 
personen) vertegenwoordigt dan de gemeenschap. Zij krijgt geen 
mandaat, maar wel de bevoegdheid om het besluitvormingsproces 
vorm te geven en uiteindelijk het besluit te nemen, namens de 
gemeenschap. Het is belangrijk om één persoon binnen de 
besluitgroep te kiezen die knopen mag doorhakken, wanneer door 
tijdsdruk en door verschillen van inzicht geen gemeenschappelijk 
standpunt bereikt kan worden. 
 
Het instellen van een besluitgroep wordt gedaan door de gemeen-
schap zelf die direct betrokken is bij de besluitvorming. In een 
bijeenkomst bespreken de leden van die gemeenschap wie zij het 
meest geschikt vinden om in de besluitgroep plaats te nemen. Een 
besluitgroep besluit namens die gemeenschap, onder de afspraak dat 
zij gedragen besluitvorming nastreeft. Bij het gesprek waarin de 
besluitgroep gevormd wordt, wordt gesproken over capaciteiten van 
mensen en in  hoeverre deze passen bij de te vormen besluitgroep. 
Het is belangrijk om de capaciteiten te bespreken van de mensen die 
daarvoor in aanmerking komen. Ook is het belangrijk dat ieder lid 
van de gemeenschap in staat wordt gesteld om iemand voor te dragen, 
gekoppeld aan eigenschappen en capaciteiten die hij of zij bij de 
voorgedragen kandidaat ziet. De voorgedragen kandidaten besluiten 
zelf of zij gehoor geven aan de uitnodiging om in de besluitgroep 
plaats te nemen. 
 
Uiteindelijk dragen de leden van de gemeenschap hun persoonlijke 
besluitbevoegdheid in dit vraagstuk over aan de besluitgroep en 
uiteindelijk aan degene die de knopen mag doorhakken. Door dit 
overdragen van de besluitbevoegdheid komen alle leden van de 
gemeenschap in de situatie terecht dat ze alleen door hun inbreng in 
het besluitvormingsproces invloed kunnen uitoefenen op de besluit-
vorming. Zij hebben immers zelf geen besluitbevoegdheid meer, 
omdat die is overgedragen. Hierdoor krijgen alle leden van de 
gemeenschap belang bij het goed doorlopen van het hele proces en 
worden ze gelijk aan elkaar in dit proces. 



	 43	

 
Het gesprek, over het kiezen van mensen voor een besluitgroep, kan 
best een ingewikkeld gesprek worden, dat in de regel niet zonder 
gespreksleiding gevoerd kan worden. Wanneer echter vaker dit soort 
gesprekken binnen een gemeenschap worden gevoerd, zal ervaring 
gaan meespelen en kan het daardoor minder complex worden. 
Daarnaast moet niet worden onderschat welke bijdrage dit soort 
gesprekken heeft op de gemeenschapsvorming en op het beeld wat 
eenieder van het vraagstuk heeft dat aan de orde is. Door te praten 
over persoonlijke eigenschappen en capaciteiten, in het licht van een 
vraagstuk dat moet worden opgelost, laten mensen aan elkaar zien 
wie ze zijn, wat ze kunnen en hoe anderen daar over denken. De 
moeilijkheden bij zo’n gesprek zijn ook de moeite waard. Bovendien 
helpt het iedereen om vorm te geven aan de bovenpersoonlijke positie 
die deze besluitgroep inneemt.  
 
Tenslotte geldt hier de regel dat de vakman op het gebied van het 
vraagstuk dat aan de orde is, in het algemeen niet goed kan 
functioneren binnen een besluitgroep daarover. Hij kan beter een 
bijzondere ‘geen bezwaar’- positie krijgen toebedeeld.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



	 44	

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dit komt doordat het inrichten van een besluitvormingsproces vaak 
niet goed wil lukken wanneer de bevoegde mensen zelf te goed 
denken te weten wat vaktechnisch de beste oplossing van het 
vraagstuk is. 
 
3 Beeldvorming (cultureel leven) 
Bij beeldvorming gaat het over de vraag: ‘Hoe wordt er over dit 
vraagstuk en de mogelijke aanpak van dit vraagstuk, in zijn 
algemeenheid gedacht?’ De besluitgroep gaat dat onderzoeken binnen 
de gemeenschap. Dat kan aan de hand van heel verschillende vragen, 

resultaten ervaringen

initiatief
nemen

waar-
nemen

besluit nemen

inzicht

alternatieven
vormen en
besprekenalternatieven 

insluiten en 
uitsluiten

voorgenomen 
besluit

uitdragen en
uitvoeren

beeldvormen

realiteit

ik wij

vraagstuk formuleren

besluitgroep vormen



	 45	

bijvoorbeeld naar visie, belangen, behoeften, maar ook ervaringen, 
toekomstverwachtingen. Daardoor kan de besluitgroep onderzoeken 
hoe er over gedacht wordt. Door aan individuele leden vragen te 
stellen en door belangen te onderzoeken komt de besluitgroep 
uiteindelijk zelf tot een beeld van de situatie. en verbindt mensen met 
hun denken over het vraagstuk. Het helpt wanneer door beelden en 
voorbeelden de denkbeelden worden verduidelijkt. 
 
Door dit beeld binnen de gemeenschap te bespreken en af te stemmen 
kan de besluitgroep onderzoeken of dat een gedragen beeld is of kan 
worden. In een beeldvormend gesprek gaat het in de eerste plaats over 
de vraag: hoe kan het vraagstuk als beeld worden gezien? Een beeld 
laat ruimte voor verschillende gedachtegangen, de persoonlijke 
vrijheid speelt hier een belangrijke rol. Wanneer mensen zich vrij 
voelen, kan eenieder de situatie schetsen, zoals die er voor hem of 
haar uit ziet. In zo’n schets wordt dan wel duidelijk of mensen er 
verstand van hebben, of ze op de hoogte zijn en of ze de situatie goed 
inschatten. Wanneer mensen zich onvrij voelen en de verwachting 
leeft dat ze het met een bepaalde voorstelling van zaken eens zouden 
moeten zijn, verliest dit onderdeel van het besluitvormingsproces zijn 
functie. Door nieuwsgierigheid naar de beelden van elkaar ontstaat 
een groter en rijker geheel dan dat elk voor zich zou kunnen 
bedenken. 
 
Het gesprek over de beelden die leven heeft tegelijk een gemeen-
schapsvormende werking, omdat zichtbaar wordt welke beelden bij 
mensen leven en welke beelden gemeenschappelijk zijn en welke 
niet. Ook wordt duidelijk welke doelen niet nagestreefd willen 
worden en welke wel. Ook hier geldt dat onrust gedurende zo’n 
beeldvormende bijeenkomst rust kan geven in het proces van 
gemeenschapsvorming. Daarnaast kan beter in een vroeg, beeld-
vormend stadium, ontdekt worden welke grote verschillen in denk-
beelden bij de leden bestaan. Wanneer men achter de verschillen 
komt nadat besluiten zijn  genomen, zijn ruzies en splitsingen vaak 
moeilijk te vermijden.  
 
We zijn niet gewend om beeldvormend te spreken. Vaak willen 
mensen doordrukken wat ze zelf als ideaalbeeld zien. Voor gedragen 
besluitvorming moeten we de vaardigheid ontwikkelen om zo goed 



	 46	

mogelijk te verwoorden wat we voor ons zien en wat we willen 
bereiken en tegelijkertijd open staan voor de beelden en het streven 
van anderen binnen de gemeenschap. Wanneer we eenmaal de 
ervaring hebben opgedaan dat samenwerking bij de beeldvorming 
rijkere uitkomsten geeft dan gebrek aan samenwerking, werkt dat 
motiverend om op deze manier samen te werken in gemeenschappen. 
 
Bewustzijn over waar je bent in het besluitvormingsproces helpt om 
dit beeldvormende gesprek vrij te kunnen voeren. Bij de beeld-
vormingsfase wordt immers nog geen besluit genomen.  
 
4 Alternatieven vormen (afsluiting cultureel leven) 
Wanneer min of meer duidelijk is geworden welke beelden er leven 
met betrekking tot het vraagstuk, kan onderzocht worden op welke 
manieren het vraagstuk eventueel opgelost zou kunnen worden. De 
besluitgroep vormt alternatieven en legt ze voor aan de gemeenschap. 
In dit stadium is het belangrijk om niet te snel over alternatieven te 
oordelen. In elk alternatief kan iets goeds zitten, dat uiteindelijk 
belangrijk blijkt te zijn. Alternatieven zijn handelingsopties, die het 
vraagstuk tot een oplossing brengen of het belang van het vraagstuk 
verminderen. 
 
Bij het bespreken van alternatieven kan goed duidelijk worden hoe 
verschillend mensen zijn. Hoe verschillend ze over een situatie 
kunnen denken en welke verschillende oplossingsrichtingen daarmee 
samenhangen. Daarom is het ook bij het vormen van alternatieven 
belangrijk dat mensen zich vrij voelen om alternatieven te 
formuleren. Het is belangrijk om niet meteen op een alternatief in te 
gaan, maar eerst verschillende alternatieven naast elkaar te zetten en 
duidelijk te maken. Ook in de fasen van ‘uitsluiten, insluiten en 
omvormen’ van alternatieven moet het mogelijk blijven om met een 
nieuw alternatief te komen.  Daar ga ik hieronder verder op in. Juist 
het vrij en levendig omgaan met alternatieven maakt het proces van 
gedragen besluitvorming tot een kwalitatief instrument bij besluit-
vormingsvraagstukken. 
 
Verschillende alternatieven vormen samen een assortiment van 
mogelijke besluiten. Het is in deze fase belangrijk om te beseffen dat 
alternatieven echt verschillend moeten zijn en zo scherp, concreet 



	 47	

mogelijk geformuleerd moeten worden. Zo concreet dat ze in staat 
zijn om de wil te wekken van de leden van een gemeenschap.  
Deze wil kan zich positief uiten, dat wil ik wel, of negatief, dat wil ik 
niet. Bij deze constateringen, van dat wil ik wel of niet, moeten we 
dan niet stil blijven staan. Zij moeten de aanleiding zijn voor dieper 
onderzoek naar de wil die bij de betrokken mensen leeft. Waarom wil 
je dit wel en waarom wil je dat niet. Pas dan komen dieper liggende 
aspecten aan de orde, die belangrijk zijn bij deze besluitvorming en 
bij gemeenschapsvorming, en dus ook bij de oplossing van het 
vraagstuk dat dan speelt. Het ontdekken van deze dieper liggende 
aspecten en daar dan ruimte voor bieden bij de manier waarop het 
vraagstuk uiteindelijk wordt opgelost, dat verbindt mensen in een 
gemeenschap. Dat maakt ook dat een heel andere oplossing dan 
vooraf gedacht juist wel gedragen kan worden. 
 
5 Alternatieven uitsluiten, insluiten en omwerken (rechtsleven) 
In deze fase worden de geopperde alternatieven bekeken en 
besproken. Het gaat er om dat dit eerst gebeurt binnen de besluit-
groep, daarna moet het met de gemeenschap, of een afvaardiging van 
de gemeenschap samen gebeuren. In het algemeen bestaan er 
meerdere wegen die naar Rome leiden. Voor vrijwel elk vraagstuk 
zijn er meerdere alternatieven te bedenken die op een of andere 
manier het vraagstuk kunnen oplossen. We zijn geneigd snel naar de 
voor ons op dat moment meest logische, of beste oplossing te gaan. 
Alternatieven die minder ideaal lijken, zelfs onhaalbaar lijken, zijn we 
gewend direct te schrappen. Nu wordt van de besluitgroep echter 
gevraagd, om ook deze minder voor de hand liggende alternatieven 
wél te presenteren en te bespreken. Hier geldt: het definitieve besluit 
komt pas later, eerst faciliteren we dat de gemeenschap haar 
afwegingen kan maken. Soms zitten we gevangen in één manier van 
denken, waardoor het lastig is om meerdere alternatieven te vinden. 
Wanneer echter in het begin ook de onhaalbare alternatieven mogen 
meedoen, dan gaat het meestal wel gemakkelijker. 
 
De besluitgroep komt met een aantal alternatieven naar de gemeen-
schap toe, om de voors en tegens met elkaar te bespreken. Het is dus 
belangrijk dat hierbij ook enkele onhaalbare alternatieven (naar het 
idee van de besluitgroep) besproken worden, omdat die juist grenzen 
aangeven waar de besluitgroep denkt dat het onhaalbaar wordt. Dan 



	 48	

volgt de vraag of de gemeenschap het met deze zienswijze eens is, of 
er nog alternatieven over het hoofd gezien zijn en of men het eens is 
met de onhaalbaarheid van sommige alternatieven. Dit met elkaar 
bespreken brengt verdieping in het vraagstuk en in het denken over de 
mogelijke oplossingen met de consequenties die daaraan verbonden 
zijn.   
 
Daarnaast werk je door dit te bespreken aan gemeenschapsvorming, 
doordat bij het gesprek blijkt hoe mensen naar die verschillende 
alternatieve kijken en wat ze daar al of niet van willen of waarderen. 
Daardoor wordt zichtbaar in hoeverre men het vanzelfsprekend met 
elkaar eens kan worden of niet en hoe sommige mensen het vraagstuk 
ook echt anders benaderen. Tenslotte wekt zo’n gesprek ook de 
creativiteit op om buiten de bestaande kaders te denken. Doordat 
mensen sommige dingen echt belangrijk vinden en andere dingen echt 
niet willen, worden de deelnemers in zo’n gesprek creatief om iets te 
bedenken wat wel het voordeel heeft van het ene alternatief, zonder 
het nadeel van het andere alternatief. Daardoor kunnen soms heel 
nieuwe oplossingsrichtingen worden ontdekt, die uiteindelijk waarde-
vol blijken te zijn voor de hele gemeenschap. Het bespreken en 
beoordelen en het in- en uitsluiten van alternatieve oplossingen moet 
uiteindelijk leiden tot één alternatief dat in de gegeven situatie de 
beste keuze is en zoveel mogelijk gedragen wordt door de gemeen-
schap. Dat alternatief wordt dan het “voorgenomen besluit”.  
 
De besluitgroep is er verantwoordelijk voor dat het proces uitmondt 
in een voorgenomen besluit. Dat gebeurt meestal niet in een 
bijeenkomst van de gemeenschap als geheel, maar in het nagesprek of 
na er een of meerdere nachten over geslapen te hebben. Dit speciale 
alternatief kan overigens door elk lid van de gemeenschap gevonden 
worden, dus de besluitgroep moet open blijven staan voor wat 
individuele leden nog te zeggen hebben, ook buiten de vergaderingen 
om. 
 
Mensen die nog niet gewend zijn om zo te werken denken vaak dat 
deze werkwijze tijdrovend is en dat er nooit een oplossing uitkomt. 
Dat blijkt echter in de praktijk wel mee te vallen. Misschien is dat bij 
een eerste keer een beetje aan de hand, maar door te wennen aan deze 
manier van werken en door de informatie die daarbij over en weer 



	 49	

vrijkomt, blijkt uiteindelijk dat het eventuele tijdsverlies ruim 
opweegt tegen winst aan kwaliteit en winst aan vertrouwen, 
geïnformeerd zijn en aan duidelijkheid, waardoor de gemeenschap als 
geheel steeds beter gaat functioneren, ook bij latere besluitvormings-
vraagstukken. 
 
6 Voorgenomen besluit en bezwaren-onderzoek (afsluiting 
rechtsleven) 
Doordat een voorgenomen besluit, als enig overblijvend alternatief, 
scherp en uiterst concreet wordt geformuleerd, is het in staat om op de 
wil te werken van de leden van de gemeenschap. Dat wil zeggen dat 
mensen innerlijk kunnen nagaan of ze dat uiteindelijk wel of niet 
willen en welke consequenties het voor hen heeft. Die consequenties 
kunnen in meer of mindere mate draagbaar zijn. Het bezwaren-
onderzoek biedt de mogelijkheid voor mensen om hun bezwaren nog 
eens goed te formuleren en om de zwaarte daarvan onder de aandacht 
te brengen. Door te onderzoeken welke zwaarwegende bezwaren er 
bij de leden ontstaan, wordt onderzocht wat er gaat gebeuren wanneer 
het voorgenomen besluit werkelijk wordt uitgevoerd. Sommige 
bezwaren blijken dan niet alleen persoonlijk te zijn, maar ook voor de 
hele gemeenschap te gelden. Andere bezwaren zijn weliswaar 
persoonlijk, maar brengen die personen toch wel in een heel lastig 
parket.  Soms blijkt het noodzakelijk dat gezocht moet worden naar 
manieren om die bezwaren te voorkomen, te verminderen of aan te 
pakken. Ook in het tegemoetkomen aan bezwaren ligt een gemeen-
schapsvormende kracht besloten. Het werkt immers heel gemeen-
schapsvormend wanneer er aandacht bestaat voor bezwaren en 
wanneer ook nog gepoogd wordt om iets te bedenken waardoor aan 
die bezwaren tegemoet gekomen kan worden. 
 
7 Nemen van een besluit (begin economisch leven) 
Wanneer het bezwaren-onderzoek en het behandelen van de bezwaren 
min of meer naar tevredenheid is afgerond, kan het definitieve besluit 
genomen worden. Dit definitieve besluit wordt door de besluitgroep 
genomen. Wanneer er geen eenstemmigheid bestaat onder de leden 
van de besluitgroep, wordt de knoop uiteindelijk doorgehakt door de 
persoon die daar van tevoren voor is aangewezen. Vanaf dit punt is er 
eigenlijk geen weg meer terug zonder schade te veroorzaken. Alle 
betrokkenen gaan vanaf dat moment leven met het genomen besluit 



	 50	

en gaan hun handelen daarop afstemmen. Alleen bij onverwachte, 
grote negatieve gevolgen kunnen we dan nog op een genomen besluit 
terugkomen. Dit gaat meestal gepaard met veel ongenoegen en hoge 
kosten. 
 
De zorgvuldigheid gebiedt het besluit eerst nog op papier aan te 
kondigen (zodat eventuele vergissingen kunnen worden opgemerkt). 
Daarna wordt het besluit definitief. Er kan voor gekozen worden dit 
met de gemeenschap te bevestigen door een ritueel moment in te 
bouwen, bijvoorbeeld doordat iedereen zijn handtekening zet of door 
het gezamenlijk heffen van een glas.   
 
8 Besluit uitwerken, uitdragen en uitvoeren (economisch leven) 
Wanneer het besluit genomen is, kunnen we praktisch aan het werk 
gaan met de gekozen optie om het vraagstuk op te lossen. Door al het 
werk dat sociaal verzet is om het besluit gedragen te krijgen, is het 
aannemelijk dat het besluit al bij alle betrokkenen bekend is en dat zij 
in beginsel al hebben besloten om aan de uitvoering hun steentje bij te 
dragen en daar ook al op te anticiperen. Daarom is een gedragen 
besluit ook een goed besluit, omdat de gemeenschap zich inzet voor 
het realiseren er van. 
 
De besluitgroep is verantwoordelijk voor de uitvoering van het besluit 
en blijft dus aanspreekbaar gedurende de uitvoering. Dit wil uiteraard 
niet zeggen dat ze het besluit ook zelf daadwerkelijk (bouwen schuren 
b.v.) moet uitvoeren. 
 
9 Ontbinden van de besluitgroep 
Een besluitgroep kan ook op enig moment na het definitieve besluit 
en de uitvoering ervan worden ontslagen van haar taak en vervolgens 
worden ontbonden.  
	  



	 51	

Verschillende benadering van driegeleding 
Hierboven hebben we op twee verschillende manieren de driege-
leding benaderd. Bij de eerste manier verdelen we de werkelijkheid in 
drie levensgebieden, namelijk  
1. het geestesleven, waarin opgenomen het denken, voelen en willen 

van de mens, 
2. het rechtsleven, waarin we de onderlinge verhoudingen tussen 

mensen vaststellen, 
3. het economisch leven, waarin we ons als mens uiteen zetten met 

de werkelijkheid. 
 
Wanneer we uitgaan van menselijke activiteiten, zoals we gedaan 
hebben bij de besluitvorming, ontstaan ook drie gebieden, maar die 
omvatten dan een iets andere inhoud: 
1. het culturele leven, waarin vooral het accent op het denken ligt, 
2. het rechtsleven, waarin vooral het accent op het voelen en 

spreken ligt, 
3. het economisch leven waarin het accent op het willen ligt. 
 
Bij de eerste onderscheiding onderzoeken we hoe de geestelijke mens 
in samenhang leeft met de materiële wereld. Bij de tweede 
onderscheiding onderzoeken we hoe de drie activiteiten denken, 
voelen/spreken en willen elk een accent hebben in een eigen levens-
gebied. Ik spreek hier van accenten, omdat bij elke activiteit zowel 
het denken als het voelen/spreken als ook het willen betrokken zijn. 
Het is onmogelijk om deze drie activiteiten echt los van elkaar te 
maken, omdat ze nu eenmaal samenhangen. Elke gedachte moet toch 
gedacht worden, wat een wils element is. Hoe we een handeling uit-
voeren en wat we er mee willen bereiken, zijn denkelementen in een 
handeling. Het beoordelen van handelingen of gedachten en het 
onderzoeken wat zich daarin uitspreekt zijn gevoelens/spreek elemen-
ten in denken en willen. 
 
Inzicht in de sociale driegeleding kan juist worden verkregen door al 
deze nuances te onderzoeken en te benoemen. Daar doorheen kan dan 
een levend beeld van het geheel ontstaan van een mens op aarde.  Hij 
is niet zo aards als een steen of een plant, maar hij is ook niet zo 
geestelijk als een engel of een god. Het geestelijke verdicht zich in 
streven, denken, spreken, voelen en willen. Het aardse vergeestelijkt 



	 52	

zich in behoeften, prestaties, verhoudingen, resultaten en waarden. 
Steeds op de grenzen tussen de levensgebieden vindt er een 
omvorming plaats die polair van karakter is.  
 
Door bewustzijn te ontwikkelen kunnen we die grenzen herkennen en 
respecteren. Dat wil zeggen dat we in elk levensgebied proberen te 
handelen in overeenstemming met de wetmatigheden van dat gebied. 
Daardoorheen worden we als mens gezond en kunnen we positief 
bijdragen aan de ontwikkeling van mens en wereld. 

Gemeenschapsvormende krachten 
Naast tegenkrachten bestaan er ook gemeenschapsvormende krachten. 
Deze krachten zorgen er voor dat mensen betrokken raken bij een 
gemeenschap van mensen en ook aan zo’n gemeenschap willen 
bijdragen. 
 
Het is interessant dat gemeenschapsvormende krachten zich niet laten 
herkennen op het moment dat ze ontstaan. Pas later, als een soort 
herinnering, komen ze tevoorschijn. Dan pas blijkt hoe eerdere 
gebeurtenissen deze gemeenschapsvormende krachten hebben gevoed 
en versterkt. 
 
Om het ontstaan van deze krachten te kunnen beschrijven hebben we 
weer het beeld van het geheel nodig, omdat in elk levensgebied deze 
krachten een andere ontstaansgrond hebben. In de  tekening op 
bladzijde 53 worden de verschillende levensgebieden benoemd, met 
daarin de oorzaak van de vorming van gemeenschapsvormende 
krachten. 
 
1. Gemeenschappelijk streven (geestesleven)  

In de geestelijke achtergronden van mensen vormt gemeen-
schappelijk streven een basis voor gemeenschapsvorming. Het is 
niet altijd vanzelfsprekend dat mensen binnen een gemeenschap 
dezelfde idealen nastreven. Daarom is het goed om er met elkaar 
over te spreken welke idealen mensen persoonlijk hebben, hoe ze 
deze formuleren en hoe het gekomen is dat ze die idealen 
nastreven. Tegelijkertijd kan worden onderzocht in hoeverre die 
idealen een grondslag hebben in het streven naar algemene 



	 53	

menselijke waarden. Door deze informatie met elkaar te delen 
kunnen mensen er toe komen om hun persoonlijke idealen te 
herformuleren, waardoor er op dat gebied meer eensgezindheid 
kan ontstaan tussen de leden van een gemeenschap. Het 
bespreken van idealen en de manier waarop de keuzes voor 
idealen tot stand zijn gekomen laten ook iets zien van de 
biografie van mensen. Ook daardoor zullen de gemeenschaps-
vormende krachten toenemen. In de gesprekken zelf zul je dat 
niet zo snel merken, maar later merk je wel dat de onderlinge 
betrokkenheid en het onderlinge vertrouwen zijn toegenomen.
  

2. Gezamenlijk verworven waarheden (cultureel leven)  
In het denkleven van mensen leven allerlei gedachten en 
denkbeelden die op allerlei manieren zijn ontstaan. Gedeeltelijk 
uit opvoeding en ervaring en gedeeltelijk uit opleiding en 
ontwikkeling. Deze gedachten en denkbeelden zijn op allerlei 
manieren met elkaar verbonden en verknoopt. Iedere dag worden 
we als mens geconfronteerd met ervaringen die wel of niet in 
overeenstemming zijn met de gedachten die we over de 
werkelijkheid hebben. Daar waar onze ervaringen overeen lijken 
te komen met de gedachten die we er over hebben, beleven we 
persoonlijke waarheden. Zodra we echter onze persoonlijke 
waarheden ventileren binnen een gemeenschap, blijkt dat onze 
persoonlijke waarheden niet vanzelfsprekend overeen komen 
met de persoonlijke waarheden van andere leden van die 
gemeenschap. Het gevolg daarvan is dat er discussie en strijd kan 
ontstaan over wat wel of niet waar is en hoe die waarheid dan 
precies geformuleerd zou moeten worden. Deze strijd wordt 
meestal als niet zo plezierig ervaren. Toch is ze belangrijk. Aan 
de ene kant omdat het hebben van gemeenschappelijke 
waarheden de mogelijkheden tot samenwerking vergroot. Aan de 
andere kant omdat juist de strijd, mits met respect voor elkaars 
inzichten en ervaringen gevoerd, later gemeenschaps-vormende 
krachten oproept. Vooral daar waar de strijd om de waarheid 
uiteindelijk een formulering oplevert die gemeenschappelijk als 
waarheid wordt beleefd is dat in het bijzonder het geval. 
 
 



	 54	

3. Gezamenlijke rituelen (rechtsleven)  
Het is belangrijk voor het gevoel van gezamenlijkheid dat er 
binnen een gemeenschap rituelen en spreuken ontstaan, die 
regelmatig beoefend worden. Ik denk hierbij bijvoorbeeld aan 
een spreuk voor het eten of bijvoorbeeld een bepaalde manier 
van elkaar begroeten of afscheid nemen. Maar het kan ook een 
moment van stilte zijn voordat de vergadering begint. Het 
beoefenen van dergelijke rituelen heeft een sterke werking op de 
gemeenschapsvormende krachten. Dit is echter alleen het geval 
wanneer alle leden van de gemeenschap er vrijwillig en uit 
innerlijke overtuiging daaraan meedoen. Dat betekent o.a. dat 
wanneer er nieuwe leden tot de gemeenschap toetreden deze 
nieuwe leden geïnformeerd moeten worden over het hoe en wat 
en waarom van deze rituelen, met de vraag of ze daaraan mee 
willen doen. Wanneer daar een negatief antwoord op gegeven 
wordt, is het noodzakelijk om met elkaar dieper op de zaak in te 
gaan. Onderzoeken of het ritueel zo kan worden aangepast dat 
alle leden eraan mee kunnen doen. Wanneer dat niet lukt, zelfs 
overwegen om het ritueel af te schaffen. Een ritueel waar 
sommige leden van de gemeenschap niet aan mee willen of 
kunnen doen mist zijn gemeenschapsvormende werking.  
 

4. Gezamenlijke gewoontes en gebruiken (rechtsleven)  
Ieder mens ontwikkelt gewoontes en gebruiken in zijn of haar 
leven. Deze maken het leven wat eenvoudiger, omdat in 
voorkomende situaties niet steeds opnieuw bedacht hoeft te 
worden wat te doen. Het zijn vaak simpele dingen, zoals: wat eet 
ik voor het ontbijt of ik was mijn handen voor het eten. Zodra 
sommige gewoontes en gebruiken gemeenschappelijk worden 
binnen een gemeenschap, zullen deze gemeenschappelijke 
gewoontes en gebruiken de gemeenschapsvormende krachten 
versterken. Dit kan ook te ver gaan, zoals wel te zien is bij 
sommige sektes. Dan blijven de gemeenschapsvormende 
krachten wel bestaan, maar zijn zo sterk geworden dat de 
gemeenschap als geheel te gesloten wordt en zich afzondert van 
de maatschappij als geheel. Hoe meer gemeenschappelijke 
gewoontes en gebruiken er binnen een gemeenschap bestaan, hoe 
moeilijker het wordt voor nieuwe leden om tot zo’n 



	 55	

gemeenschap toe te treden.  
 

5. Gemeenschappelijk geleverde prestaties (economisch leven) 
In het economisch leven zijn gemeenschappelijk geleverde 
prestaties de grond voor gemeenschapsvormende krachten. 
Wanneer we als groep iets moeilijks volbrengen, zullen we 
achteraf een gevoel van ‘bij deze groep horen’ ontwikkelen. Dit 
gevoel wordt versterkt wanneer de prestatie ingewikkelder wordt 
en moeilijker te volbrengen. Dit gevoel wordt ook verstrekt 
doordat de prestatie gezien en gewaardeerd wordt en doordat de 
prestatie als gemeenschappelijke prestatie bewust wordt 
gemaakt.  
Voor sommige prestaties is dat relatief eenvoudig. Wanneer een 
moeilijke tocht wordt volbracht of wanneer bijvoorbeeld een 
huis wordt gebouwd, dan is het relatief eenvoudig om zo’n 
prestatie waar te nemen, inclusief de mensen die er aan hebben 
meegewerkt. Wanneer het een bedrijf of een organisatie betreft 
of een stad of een wijk, dan is het veel ingewikkelder om 
prestaties zichtbaar te maken, inclusief de mensen die er aan 
hebben meegewerkt. Wil men de gemeenschapsvormende 
krachten benutten die uit een gemeenschappelijke prestatie 
voortkomen, dan is het wel noodzakelijk om die prestatie en de 
gemeenschappelijkheid in het bewustzijn te tillen. Het maken 
van een goed jaarverslag kan hierbij goede diensten bewijzen. 
 

6. Gezamenlijke (woon)plek (natuurlijk leven)  
Het natuurlijk leven speelt zich af in de werkelijkheid. Daardoor 
is het mogelijk dat meerdere mensen zich tegelijk op een plek 
bevinden of in een bepaalde situatie bevinden. Deze werkelijk-
heid roept ook gemeenschapsvormende krachten op. Ook hier 
geldt dat deze gemeenschapsvormende krachten pas later 
optreden dan de situatie zelf. Wanneer bijvoorbeeld bepaalde 
mensen bij een ongeluk betrokken zijn, dan is dat op dat moment 
heel naar en lijkt er van gemeenschapsvorming in het geheel 
geen sprake. Toch zal later blijken dat er een bijzondere 
betrokkenheid is ontstaan tussen de mensen die daarbij waren. 
Of wanneer mensen bij elkaar wonen in een pand of in een wijk. 
Ook dat hoeft niet altijd leuk te zijn. Bij latere ontmoetingen van 



	 56	

de bewoners zal blijken dat er wel degelijk gemeenschaps-
vormende krachten aanwezig zijn. 

 
 
 
 

 
 

 
 
 
 

 
 

 
 

 
 
 
 

 
 

 
 
 
 

 
 

 
 

 
 
 
 

geestesleven

cultureel leven

rechtsleven

economisch leven

natuurlijk leven

mens
organisatie
organisme

hemel

aarde gezamenlijke 
woon-
werkplek

gezamenlijk 
geleverde en 
beleefde prestatie

gezamenlijke 
gewoontes/
gebruiken

gezamenlijke 
rituelen,spreuken

gezamenlijk 
verworven 
waarheid

gezamenlijk 
ideaal

denken

spreken

voelen

handelen

werkelijkheid
resultaat

ontwikkeling

scholing

besturen

verbinden

produceren
consumeren

verzorgen

gemeenschapsvormende krachten



	 57	

Er kan een hechte gemeenschap ontstaan, wanneer de hierboven 
beschreven omstandigheden met elkaar gecombineerd worden. Zo 
kan bijvoorbeeld in een bepaalde cursus blijken dat van al de 
hierboven genoemde aspecten iets aan de orde is. Later blijkt dan dat 
alle deelnemers aan de cursus een hechte betrokkenheid op elkaar 
bemerken. Daar kan ook iets mee gedaan worden, wanneer ze daarna 
samen een initiatief nemen of daadwerkelijk een woon- of werk-
gemeenschap gaan vormen.  
 
Gemeenschapsvormende krachten alleen zijn echter niet in staat om 
een gemeenschap daadwerkelijk levensvatbaar te maken. Daar is veel 
meer voor nodig. De gedragen besluitvorming, die in deze brochure 
beschreven is, is ook een belangrijk instrument bij het levend houden 
en werkzaam houden van een gemeenschap en van het onderhouden 
van gemeenschapsvormende krachten. 
 
Tot slot wil ik nog graag twee wetmatigheden beschrijven, die het 
mogelijk maken om mensen van goede wil en mensen van kwade wil 
van elkaar te kunnen onderscheiden. We hoeven immers niet naïef te 
zijn bij ons streven naar samenwerking in gemeenschappen van 
mensen.  
 
Met mensen van goede wil kunnen we van mening verschillen of een 
andere aanpak voorstaan, maar uiteindelijk zal samenwerking 
mogelijk blijken. Bij mensen van kwade wil is dat echter niet het 
geval. De onenigheden zullen daarbij uitmonden in het uiteen vallen 
van de gemeenschap en niet in het bereiken van de idealen.  
 
Waarom mensen van goede of kwade wil zijn, is niet aan mij om te 
beschrijven. Iets daarvan heb ik proberen te laten zien in de 
beschrijving van tegenkrachten. Wel kunnen we ze herkennen aan de 
hieronder beschreven wetmatigheden. Ik noem deze twee wetmatig-
heden: de wet van de complementaire actie. Complementair wil 
hierbij zeggen dat mensen hun actie zien als het aanvullen van iets 
wat ontbreekt in de gemeenschap.  
 
  



	 58	

Mensen van goede wil zijn geneigd om het ontbrekende 
deel aan te vullen van wat zij als een geheel ervaren. 

 
Mensen van kwade wil zijn geneigd om de kern te 
saboteren van wat zij als een geheel ervaren. 

 
Door ons te verdiepen in waar mensen op gericht zijn en hoe ze dat 
beleven, kunnen we er achter komen waar hun acties op gericht zijn. 
De acties van mensen van goede wil hoeven niet altijd goed uit te 
pakken, omdat soms in hun bewustzijn het geheel waar ze aan willen 
bijdragen er anders uit kan zien dan  de werkelijkheid waar ze in 
staan. Ook hoeven mensen zich niet altijd bewust te zijn van het feit 
dat hun acties er uit zien als acties van kwade wil. Zij kunnen zich 
onvoldoende bewust zijn van het feit dat ze tegenkrachten toelaten. 
Uiteindelijk streeft elk mens het goede na, maar de werkelijkheid 
vraagt vaak een behoorlijke innerlijke ontwikkeling om dat ook 
werkelijk te kunnen doen. 
 
Slotwoord 
Ik hoop in deze brochure een aantal zaken aangereikt te hebben die 
ons in staat stellen om met meer bewustzijn het sociale leven binnen 
gemeenschappen vorm te geven. Hierdoor zal aan de ene kant het 
gemeenschapsleven beter kunnen floreren. Aan de andere kant zal het 
onze persoonlijke ontwikkeling stimuleren. Het begrip sociale 
‘driegeleding’ wordt steeds opnieuw op een iets andere manier 
benaderd. Ik hoop dat daardoor een gedifferentieerd en levendig beeld 
van deze sociale driegeleding kan ontstaan bij de lezer. Waar 
denkbeelden tot inzichten kunnen worden omgevormd kan het ook 
mogelijk worden om als vrij mens, vanuit inzicht, in overeen-
stemming met de wetmatigheden van het sociale leven te kunnen 
handelen. Dat wens ik iedereen toe. 
	  



	 59	

Over de auteur 
Jan JC Saal (1947), ik ben een groot deel van mijn leven bezig met 
bestudering van de antroposofie en het praktisch toepassen van 
inzichten die daaruit voortkomen. Driegeleding is een manier om naar 
de maatschappij te kijken vanuit de antroposofie. Deze manier van 
kijken vraagt wel een open mind voor de geestelijke achtergronden 
van ons mens zijn. Eenmaal doorzien, blijkt de sociale driegeleding 
richting te geven in het zoeken naar oplossingen van tal van 
vraagstukken. Ook het vraagstuk: hoe kunnen besluiten zo worden 
genomen dat ze gepaard gaan met een proces van invoegen in de 
gemeenschap? Sinds de jaren ‘90 heeft mijn zoeken daarnaar geleid 
tot het ontwikkelen van een concept met betrekking tot gezamenlijk 
gedragen besluitvorming. Het concept is ontstaan door te zoeken naar 
een positieve benadering van vraagstukken rond besluitvorming die ik 
in mijn werkleven tegenkwam.  
In deze brochure is geprobeerd om de sociale driegeleding zo te 
beschrijven dat deze inzichtelijk kan worden voor iedereen die open 
staat voor een ruime benadering van de menselijke samenleving en 
erkent dat ons bewustzijn een manifestatie is van onze geestelijke 
achtergrond. 

Over stichting Helecon 
De naam Helecon is ontstaan uit een samentrekking van ‘helende’ en 
‘economie’. De stichting is opgericht in 1990 met als doel de 
verdieping en de verspreiding van de inzichten met betrekking tot de 
mogelijkheden om de economie te vermenselijken. De stichting 
verzorgt informatie die daarop betrekking heeft en ondersteunt 
initiatieven die daarbij aansluiten. De stichting is te bereiken via de 
website van Jan JC Saal, www.jansaal.nl. 
 
  



	 60	

 



	 Sociale	driegeleding	
					Wat	is	dat?	

Jan	JC	Saal	 Stichting	Helecon	

Wereldwijd	 is	 de	 menselijke	
samenleving	 in	 beroering.	 De	
oude	 standenmaatschappij	 vol-
doet	 niet	 meer	 en	 ook	 de	
democratie	 kan	 niet	 aan	 de	
hoge	 verwachtingen	 van	 vrede,	
welzijn	 en	 geluk	 voldoen.	 De	
mensheid	heeft	een	stap	 in	 zijn	
ontwikkeling	 bereikt	 waar	
opnieuw	 moet	 worden	 gezocht	
naar	 samenleef-structuren	 die	
passend	zijn.		
	
Rudolf	Steiner	heeft	in	het	begin	
van	 de	 20e	 eeuw	 gewezen	 op	
het	 feit	 dat	 deze	 ontwikkeling	
er	 aan	 kwam.	Hij	 heeft	 toen	 de	
‘driegeleding’	 beschreven	 als	
levende	 richting	 waarin	 oplos-
singen	 gevonden	 kunnen	
worden.	
	
In	 deze	 brochure	 wordt	 daar	
nader	op	ingegaan.	


	
	
	



