Sociale driegeleding
Wat is dat?

Jan JC Saal Stichting Helecon



Wat is sociale driegeleding?

Jan JC Saal

Stichting Helecon
2020



Inhoud

Inleiding

Samenwerken van levensgebieden
Vrijheid, gelijkheid en broederschap
Tegenkrachten

Geld en informatie
Gemeenschapsvorming
Ontmoetings-cultuur
Besluitvorming
Gemeenschapsvorming en initiatief
Verschillende benadering van driegeleding
Gemeenschapsvormende krachten
Over de auteur

Over stichting Helecon

12

20

25

28

29

31

51

52

59

59



Inleiding

Rudolf Steiner heeft in het begin van de 20e eeuw een aantal zaken
aangezet om een begin te kunnen maken met de gewenste
ontwikkelingen om in de toekomst een meer menselijke maatschappij
mogelijk te maken. Vooral het inzicht dat de mensen geestelijke
wezens zijn in een fysiek lichaam is daarbij essentieel. Maar ook dat
de wereldontwikkeling geleid wordt door hoge geestelijke wezens en
dat we daarop kunnen vertrouwen. Dat de menselijke levensloop
(biografie) wijs in elkaar steekt en dat er karma bestaat dat regulerend
werkt. Dat Christus de heer van het karma geworden is, waardoor
ziekteprocessen eigenlijk genezingsprocessen geworden zijn in een
groter tijdsperspectief. Het vrijeschool-onderwijs is geinitieerd om
kinderen gezond op te kunnen voeden tot vrije mensen. De
biodynamische landbouw is geinitieerd om gezonde voeding te
kunnen produceren. Tenslotte is ook de sociale driegeleding
geinitieerd om een gezonde manier van samenleven mogelijk te
kunnen maken.

Het begrip ‘sociale driegeleding’ staat voor het inzicht dat een
samenleving van mensen drie verschillende levensgebieden moet
verzorgen. Rudolf Steiner heeft deze term ingevoerd in het begin van
de 20e eeuw. Driegeleding zou een antwoord moeten zijn op een niet
meer functionerende standenmaatschappij. Tegelijk is deze bena-
dering toegesneden op wat wij als mensen voor de toekomst voor
onze ontwikkeling nodig zullen hebben.
De drie levensgebieden worden benoemd als:

1. het geestesleven

2. het rechtsleven

3. het economisch leven

De drie levensgebieden komen niet voort uit een of ander idealistisch
idee, maar zijn af te lezen uit het algemeen menselijke dat bij elk
mens te vinden is. We kunnen het zien als een waarheid die net zo
waar is als dat ieder mens moet eten en drinken om in leven te kunnen
blijven.

Deze waarheid, dat het sociale leven van mensen drie verschillende
levensgebieden omvat, bevat heel veel mogelijkheden om uit te



werken, overeenkomstig de eindeloze mogelijkheden om in eten en
drinken te kunnen variéren.

Er bestaan ook gezonde en ongezonde manieren om er mee om te
gaan. Ook dit kunnen we zien in overeenstemming met de mogelijke
gezonde en ongezonde voedingsgewoontes. Wanneer we op zoek zijn
naar een gezonde menselijke manier van samenleven, is het
noodzakelijk om dieper op deze begrippen in te gaan.

geestelijke wereld
geestesleven
denken, voelen en willen

menselijke wereld

rechtsleven
onderlinge verhoudingen

aardse wereld

economisch leven
werkelijkheid, behoeften en
resultaten




Geestesleven

Wat bedoelen we precies met geestesleven? Dit begrip komt voort uit
het inzicht dat een mens niet alleen een fysiek wezen is, maar tegelijk
ook een geesteswezen. Dat is niet een griezelig soort geest, maar het
begrip ‘geest’ duidt hier op de herkomst van ons denken, voelen en
willen en op het leefgebied van ons bewustzijn.

Het gaat erom dat we ons bewustzijn niet ervaren als een soort wolk
die uit ons lichaam vrij komt, maar als een realiteit die net zo reéel
bestaat als dat ons fysieke lichaam reéel bestaat. Ons denken, voelen
en willen komen vanuit die geestelijke realiteit in ons lichaam tot
uitdrukking.

Denken, voelen en willen zijn drie heel verschillende activiteiten, die
voor hun bestaan op aarde heel verschillende lichaamsprocessen
nodig hebben.

- Denken heeft een accent in zenuw-zintuigprocessen.
Daarvoor hebben we dus zintuigen en zenuwen nodig die op
een heel bepaalde manier in ons lichaam aanwezig zijn.

- Voelen heeft een accent in ritmische processen. Onze
bloedsomloop en onze ademhaling moeten in ons lichaam
aanwezig zijn willen we gevoelens kunnen hebben. Daar-
naast zijn ook zenuw-zintuig-processen noodzakelijk om ons
zelf van die gevoelens bewust te kunnen worden.

- Wilsactiviteiten hebben een accent in ons stofwisselings-
ledenmatenstelsel. Met wilsactiviteiten wordt hier bedoeld dat
we spieren in beweging kunnen zetten. Ons stofwisselings-
ledenmatenstelsel maakt het mogelijk dat we dat als mens op
aarde kunnen leven.

We zien dus dat ons lichaam een drie-gelede opbouw heeft om de drie
geestelijke activiteiten tot uitdrukking te kunnen brengen.

Economisch leven

Het economisch leven omvat alles wat we hier op aarde moeten doen
om ons mens-zijn in stand te kunnen houden. Daarmee is eigenlijk
heel veel gezegd. Het gaat dus niet alleen om het in stand houden van
het fysieke lichaam, maar ook om het ontmoeten van elkaar en om het
mogelijk te maken dat we ons ontwikkelen.



Daarmee is het economisch leven een gebied waarin allerlei zaken
door elkaar heen spelen die allemaal belangrijk zijn, maar op een heel
verschillende manier. Het denken over driegeleding maakt het
mogelijk om verschillende activiteiten steeds beter te kunnen
onderscheiden, waardoor ze er beter op toegespitst kunnen worden
waarvoor ze eigenlijk bedoeld zijn.

Kenmerk van het economisch leven is en blijft dat er dingen worden
gedaan, dus dat er spieren in beweging worden gebracht. In de eerste
plaats gaat het er dan om wat ieder mens voor zichzelf doet.
Daarnaast is het belangrijk wat we als mensen samen doen. Door het
samen leven en werken ontstaat het derde levensgebied, namelijk het
rechtsleven.

Het rechtsleven

Het rechtsleven bestaat eigenlijk uit de manier waarop we als mensen
samen leven en werken. Aan de ene kant kunnen we daarbij een soort
spontaan leven en werken onderscheiden en aan de andere kant
hebben we samen wetten en structuren ontwikkeld waardoor we
proberen om dat samen leven en werken zo te ordenen, dat we een
menselijke maatschappij tot stand kan komen. Daarmee wordt het
rechtsleven aan de ene kant het gebied waarin de realiteit van het
samen leven en werken zijn inbreng heeft en aan de andere kant
proberen we daarin te verwerken wat vanuit ons bewustzijn en onze
moraliteit het leven en werken wordt binnengebracht.

In het rechtsleven is het belangrijk dat we op ons gevoel letten.
Gevoelens van rechtvaardigheid en van medemenselijkheid moeten
daar belangrijke signalen geven over structuren, wetten en afspraken
waaraan we ons met elkaar proberen te houden.

Samenwerken van levensgebieden

Na zo’n eerste karakterisering van de drie levensgebieden kan het
meteen duidelijk zijn dat het menselijk leven heel ingewikkeld in
elkaar zit. In ons dagelijkse doen en laten spelen de gekarakteriseerde
levensgebieden steeds weer op elkaar in en door elkaar heen. Dat is
vergelijkbaar met de ingewikkelde manier waarop de drie menselijke

6



organismes op elkaar inwerken, het zenuw-zintuig organisme, het
ritmische organisme en het stofwisselings-ledenmaten organisme.

Bij het menselijk lichaam kunnen we zelf opmerken hoe de
samenwerking van die drie organismes verandert, wanneer we ons
anders gaan gedragen. Wanneer we ons bijvoorbeeld sterk inspannen
ontstaan er heel andere verhoudingen tussen wat we denken en
waarnemen, onze hartslag en onze ademhaling en tussen de
bewegingen van onze ledematen, dan wanneer we bijvoorbeeld een
boek lezen of een vergadering bijwonen.

Dergelijke verschillende onderlinge verhoudingen ontstaan ook
wanneer we samen iets maken, waarbij we verschillende dingen doen.
Wanneer we bijvoorbeeld samen een huis bouwen (economisch
leven) werken we heel anders dan wanneer we samen een huis
ontwerpen (geestesleven) of wanneer we samen afspraken maken
over wie wat gaat doen en wanneer (rechtsleven).

Bij sociale driegeleding gaat het erom dat we in verschillende
situaties onderkennen hoe de verschillende levensgebieden op elkaar
inwerken en dat we de verschillende kwaliteiten respecteren die
daarbij aan de orde zijn. Hieronder wil ik dieper ingaan op kwaliteiten
en situaties, zodat het geheel ons steeds helderder voor ogen kan
komen te staan in het genuanceerd-zijn.

Vergelijkenderwijze kunnen we naar een schilderij kijken. Wanneer
we verschillende kleuren verf willekeurig op een doek smeren, kan er
wel iets moois ontstaan, maar ontstaat er geen afbeelding. Toch
kunnen we in dat geval over verschillende kleuren spreken en over
verschillende soorten verf en over de manieren waarop de verf is
opgebracht. Wanneer echter Rembrandt van Rijn zijn Nachtwacht
schildert hebben we met dezelfde elementen te maken, maar toch zal
ons gesprek over dezelfde onderwerpen heel anders verlopen.

Zo zal een algemeen gesprek over tal van zaken met betrekking tot
driegeleding heel anders verlopen in een abstracte uiteenzetting, zoals
deze brochure nu eenmaal is, dan in een concrete situatie. Toch zal
een concrete situatie anders benaderd worden wanneer we ons op een



abstracte manier geoefend hebben in het hanteren van de begrippen
die daarbij aan de orde zijn.

Vrijheid, gelijkheid en broederschap

Over deze drie begrippen kun je boeken vol schrijven. Het zijn
beladen begrippen die vooral tijdens de Franse revolutie naar voren
zijn gekomen en eigenlijk dagelijks een rol spelen. Wanneer we
helder deze drie begrippen proberen te begrijpen, moeten we tot de
conclusie komen dat ze elkaar tegen kunnen spreken. Dat is vooral
het geval wanneer we ons in de praktijk proberen voor te stellen hoe
deze drie begrippen op een persoon van toepassing kunnen zijn.

Hoe kan iemand tegelijkertijd vrij zijn, gelijk zijn aan anderen en
tegelijk in een sfeer van broederschap staan. Ons denken raakt in de
knoop wanneer we ons dat concreet proberen voor te stellen. Wanneer
we echter de drie beschreven levensgebieden er bij betrekken kan het
duidelijker worden.

1. Vrijheid is goed denkbaar in het geestesleven. Mensen
kunnen vrij zijn in denken, voelen en willen, zolang ze dat
niet onverkort in de praktijk toepassen.

2. Gelijkheid is goed denkbaar in het rechtsleven. Wanneer
mensen afspraken maken of wetten vaststellen kunnen ze
daar een gelijke stem in hebben. Gelijkheid is hier niet
bedoeld als gelijkvormigheid, maar als gelijkberechtigdheid.

3. Broederschap is goed denkbaar in het economisch leven. In
het omgaan met aardse zaken, zoals eten, huisvesting, kleding
en dergelijke is broederschap goed denkbaar en ook
belangrijk.

Tegelijkertijd is duidelijk dat deze drie begrippen niet vanzelf
gerealiseerd kunnen worden. In tegendeel, wanneer we ons als
mensen daarvoor niet inspannen zullen onvrijheid, ongelijkheid en
on-broederschap (onmenselijkheid) vanzelf ontstaan.

Met deze korte karakterisering van deze drie begrippen is eigenlijk
heel veel gezegd. De Franse revolutie was een revolte tegen het
gezag, vanwege de onmenselijke behandeling die het volk moest
ondergaan. Vrijheid, gelijkheid en broederschap hangen direct samen
met een streven naar menselijke waarden. Met een algemeen

8



menselijk ideaalbeeld, waar kennelijk vrijwel iedereen toegang toe
heeft en kan begrijpen. Daarom horen deze drie begrippen dan ook bij
de sociale driegeleding, omdat ook deze voortkomt uit datzelfde
ideaalbeeld van algemene menselijkheid. Vanuit de antroposofische
inhouden kunnen we het streven naar dit ideaalbeeld ook
karakteriseren als een christelijk streven. Een streven dat basaal ten
grondslag ligt aan ons menselijk bestaan. Een streven ook dat vrijwel
ieder mens kan herkennen en erkennen. Tegelijkertijd moeten we
echter ook erkennen dat er krachten in mensen huizen die dit
algemeen menselijke streven tegenwerken. Deze krachten kunnen we
‘tegenkrachten’ noemen. Daarover later meer.

De Franse Revolutie heeft een grote verandering in de geschiedenis
teweeg gebracht. De standenmaatschappij werd afgeschaft en de leuze
‘vrijheid, gelijkheid en broederschap’ is bij de politiecke partijen
terecht gekomen. We moeten ons hierbij ook realiseren dat er voor de
Franse Revolutie nog geen politieke partijen bestonden.

Je ziet in de politiek drie grote stromingen ontstaan, namelijk:

1. De liberalen, de vrijheidsstrijders, die vrijheid hoog in het
vaandel hebben en die je overal tegenkomt. Het liberalisme
heeft vooral zijn accent gevonden in Amerika, waar
vrijheidsoorlogen werden uitgevochten, waar duizenden
mensen voor gestorven zijn. Maar nog steeds wordt de kreet
‘vrijheid” op de wereld gehoord, =zoals momenteel
bijvoorbeeld in Noord Afrika — en nog steeds moet de
vrijheid bevochten worden.

2. Er zijn ook een partijen voor de gelijkheid, dat zijn de
socialisten. Bijvoorbeeld de PvdA en de communisten zijn
eigenlijk gelijkheidsstrevers geweest. Ook voor de gelijkheid
is geweldig gevochten. Als je je realiseert wat er in Rusland
en Oost-Europa is gebeurd door de revolutie en in China door
Mao Zedong, dan zie je dat ook voor de gelijkheid miljoenen
mensen zijn gestorven.

3. Over de broederschap hoor je niet meer zoveel. Eigenlijk
waren het de confessionele partijen die voor de
broederschap vochten. Broederschap staat de laatste tientallen
jaren ter discussie en nu mensen zich afscheiden van de
kerken, krijg je het gevoel dat broederschap niet zo
vanzelfsprekend meer is.



Het streven van mensen naar vrijheid, gelijkheid en broederschap is
dus opgepakt door politicke stromingen, die vorm aan dit streven
proberen te geven. Maar als er ‘vrijheid’ gezegd wordt, kun je je
afvragen wat er met vrijheid bedoeld wordt. Meestal bedoelt men dan
vrijheid van meningsuiting. Vrijheid in het geestesleven gaat echter
veel verder. Deze vrijheid is terug te vinden in de drie aangegeven
levensgebieden. Vrijheid in het geestesleven betekent vrijheid als
mens. Vrijheid van streven en denken, naast vrijheid van voelen en
vrijheid in relaties tussen mensen, maar ook vrijheid in behoeften en
vrijheid in het ontwikkelen van capaciteiten. Weliswaar wordt door
de politieke partijen een algehele vrijheid van het individu
nagestreefd, maar in de praktijk werkt het niet, want zonder de
hierboven aangegeven differentiatie kan de vrijheid de een de ander
zijn onvrijheid worden. Vrijheid in het geestesleven wil echter ook
zeggen dat bij het uitoefenen van die vrijheid op aarde de vrijheid
door mensen zelf moet worden teruggehouden, omwille van de
medemensen.

Immers vanuit het inzicht dat alle mensen vrij moeten zijn als
geesteswezen is het vanzelfsprekend dat we in de aardse realiteit
rekening met elkaar moeten houden. Daar is broederschap op zijn
plaats. De christelijke broederschappen/zusterschappen zijn altijd
oefenplaatsen geweest voor die broederschap. Voor broederschap
dient men zichzelf en elkaar te kennen. Alleen vanuit deze zelfkennis
en kennis van de medemens is het mogelijk om echt rekening met
elkaar te houden op een broederlijke manier. Voor mij betekent
broederschap de manier waarop broeders met elkaar omgaan, dat wil
zeggen: elkaar goed verzorgen, maar ook jezelf goed verzorgen. Maar
als je het met elkaar oneens bent, moet je het soms toch met elkaar
uitknokken. Dat betekent geven en nemen en het ondersteunen van
elkaars ontwikkelingen en mogelijkheden. In dit gebied werkt de door

10



Rudolf Steiner geformuleerde sociale hoofdwet:
“Het welzijn van een geheel van samenwerkende
mensen is des te groter, naarmate de enkeling
minder aanspraak maakt op het resultaat van zijn
prestaties, dat wil zeggen naarmate hij meer
daarvan aan zijn medewerkers afstaat en naarmate
meer van zijn behoeften niet uit eigen prestaties,
doch door de prestaties van anderen worden
voldaan.”

Rudolf Steiner beschrijft in deze wet hoe het mensen zal vergaan
wanneer ze zich op een bepaalde manier gedragen. Deze
wetmatigheden zijn theoretisch moeilijk te bewijzen, maar heel goed
in de praktijk te ervaren. Ze zijn uit de werkelijkheid afgelezen.

Tussen de vrijheid in het geestesleven en de broederschap in het
economisch leven speelt het dagelijkse leven van mensen zich af. Dat
dagelijkse leven kent tal van aspecten, waardoor de onderlinge
verhoudingen van mensen verstoord worden. Zo moet een kind
opgroeien tot volwassene. Dat wil zeggen dat tijdens de opvoeding
van een kind andere verhoudingen gelden dan wanneer de
volwassenheid is bereikt. In samenwerkingsverbanden moeten taken
en zeggenschap worden verdeeld. Ook de verschillende ontwik-
kelingsniveaus van mensen scheppen andere verhoudingen. In het
rechtsleven worden die verhoudingen gezocht, aangepast en
vastgesteld. Gelijkheid in het rechtsleven is noodzakelijk om de
gewenste vrijheid en de gewenste broederschap te kunnen realiseren.

11



geestelijke wereld
geestesleven vrijheid
denken, voelen en willen

menselijke wereld

rechtsleven gelijkheid
onderlinge verhoudingen

aardse wereld

economisch leven broederschap

werkelijkheid, behoeften en
resultaten

Wanneer je algemene gelijkheid zou willen bereiken zal gelijk-
vormigheid ontstaan. We weten dat mensen verschillend zijn en

12



vanuit de vrijheid in het geestesleven verschillend moeten zijn, dus
gelijkheid kan niet algemeen zijn. Zo is ook broederschap gebaseerd
op het verschillend zijn. We hebben meestal slechts een vaag beeld
van wat broederschap zou kunnen betekenen. De onderlinge
athankelijkheid die door broederschap aanwezig is, moet vergezeld
gaan van ieders verantwoordelijkheid, maar ook van het aanwezig
zijn en de erkenning van mogelijkheden en onmogelijkheden. Daar is
in het algemeen veel of weinig over te zeggen. In de dagelijkse
praktijk komt naar voren wat broederschap in een bepaalde situatie
betekent.

Steeds weer opnieuw zoeken naar de geschikte onderlinge
verhoudingen wordt daarmee de basis van het rechtsleven. Bij dat
zoeken zijn alle mensen betrokken die in een bepaalde situatie
aanwezig zijn. Gelijkheid in het rechtsleven wil zeggen dat deze
betrokkenen een gelijke stem hebben in het aanpassen en vaststellen
van de verhoudingen. Dat gaat verder dan democratie. Hieronder
komen we daarop terug bij het hoofdstuk over besluitvorming.

Tegenkrachten

Nog in de vorige eeuw was het denken over goed en kwaad relatief
eenvoudig. De gewone mens kon immers aan de machtshebbers en de
geestelijken vragen wat goed of kwaad was en hij kreeg van hen dan
een min of meer geschikt antwoord. Religie en politiek waren dus de
maatstaf voor normaal menselijk handelen en oordelen.

Sinds de vijftiger jaren echter is daar radicaal verandering in
gekomen. Religie en politiek verliezen meer en meer hun invloed,
met als gevolg dat de individuele mens er zelf over moet denken en
uit zichzelf standpunten moet innemen. Daarnaast is de maatschappij
zo veranderd, dat het verre van eenvoudig is om vast te stellen wat nu
precies goede en kwade krachten zijn en hoe ze in mensen kunnen
werken. Vooral doordat de economie zich steeds meer tot
wereldeconomie ontwikkelt, waardoor vaak de consequenties van ons
handelen uit het zicht raken, zijn de gevolgen van ons handelen
meestal niet meer zo zichtbaar. Ook de politiek ontwikkelt zich meer
en meer tot een wereldpolitiek en is de werkelijkheid zo complex dat
wetten en voorschriften vaak heel anders uitwerken dan ze bedoeld
zijn.

13



Rudolf Steiner geeft aan dat we de geestelijke wereldmachten in
principe in vier soorten kunnen onderverdelen. Daarbij zijn drie
kwade krachten te onderscheiden en één goede. Het christelijke is het
meervoudig goede en de andere drie heten dan luciferische machten,
ahrimanische machten en anti-christelijke machten. Hoe kunnen we
deze in het normale sociale leven herkennen? Voor mij is de volgende
karakterisering een goed hulpmiddel.

Luciferische machten staan voor niet-realiseerbare initiatieven. Deze
machten beinvloeden het denken en streven zodanig, dat een mens
zeer enthousiast kan worden voor mooie voorstellingen, die echter
geen werkelijkheid kunnen worden. Het kwade zit hem daarmee in
het niet-realistische, niet-realiseerbare, waardoor de mens afgehou-
den wordt van het wél realistische. Doordat er wilskracht ongebruikt
blijft, kan de mens onder luciferische invloed heel emotioneel
reageren. Razernij, uitzinnig verdriet en uitzinnige vreugde horen
daarbij. Eigenlijk krijg je steeds de indruk dat de emoties niet in
verhouding zijn met de feiten.

Ahrimanische machten heersen vooral op aarde. Zij staan voor het
gedachtenloos handelen, maar ook het niet-handelen daar waar dat
eigenlijk wel zinvol zou zijn. Zij richten de aandacht van mensen op
een wereld waarin hij eigenlijk machteloos lijkt te zijn. Alles gaat
toch zijn weg langs allerlei wetmatigheden, waarbij de mens er niet
toe lijkt te doen. Bagatelliseren van de werkelijke vraagstukken en
van idealisme horen daarbij. Het gevoel wordt te weinig
aangesproken, omdat de verbinding met zingeving wordt uitgehold.
Daardoor doen mensen onder invloed van ahrimanische krachten
koud en verstandig aan. Iets teveel natuurlijk naar verhouding de
situatie. Emotioneel hoort hier de boosheid bij, boosheid die uit angst
voortkomt en het verdriet dat uit onmacht voortkomt.

Anti-christelijke krachten geven de illusie dat mensen en organisaties
zich niet zullen of kunnen ontwikkelen. Daardoor ontstaat de neiging
om de huidige situatie of de huidige relatie tussen mensen
onveranderd naar de toekomst door te denken. Het gevolg hiervan is
dat mensen vastgeprikt worden op hun daden, hun vermogens en
onvermogens uit het verleden. ‘Jij kunt dat toch niet’, ‘jij bent slecht’

14



of ‘ik leer dat nooit’ zijn bijvoorbeeld uitspraken die daarbij horen.
Ook racisme en fundamentalisme komen uit deze tegenkracht voort.
In feite verdeelt de anti-christ de mensheid in vrienden en vijanden.

HEMEL
verwezenlijken streven
A
zingeving geestelijk leven
lucﬂér\\\\\\\\\
L
maken van MENS culturele leven
voorstellingen denken
\ MENS /
spreken
vormgeven
onderlinge rechtsleven
relaties
MENS
voelen
MENS economisch
. leven
leveren van willen
prestaties N~
ahriman
aards natuurlijk leven
resultaten

ervaringen verwerkelijken

AARDE

Met vijanden lever je strijd en met vrienden ga je feestvieren. Beide
activiteiten sluiten ontwikkeling eigenlijk uit. Emotioneel hoort hier

15



de woede bij. Woede op de medemensen die jou niet zien zoals je
eigenlijk bent in ontwikkeling en die zelf ook niet in ontwikkeling
willen komen. Ook desinteresse en gedesillusioneerd zijn horen
komen uit deze tegenmacht voort.

Door de tegenmachten zo te beschrijven kan elk mens deze
tegenkrachten ook in zichzelf ontdekken. Het is algemeen menselijk
om aan dergelijke krachten onderhevig te =zijn. Persoonlijke
ontwikkeling bestaat er onder andere uit dat je je bewust kunt worden
van deze krachten in jezelf. Eenmaal ontdekt, verliezen ze al een
gedeelte van hun werkzaamheid. Eenmaal ontdekt kan geprobeerd
worden om het kwade ten goede te keren, hetgeen ook de werking
van de christusimpuls is. Dus door te pogen het kwade ten goede te
keren sluit je aan bij de christusimpuls. En maak je je losser van de
invloed van tegenkrachten.

Voor het luciferische betekent het: ‘het niet realistische proberen om
te werken naar iets realiseerbaars’. Dat wil vaak zeggen dat de
doelstellingen iets kleiner moeten worden en dat er persoonlijke inzet
en arbeid noodzakelijk zijn om een idee of ideaal te verwerkelijken.
Daarnaast is een sociale omgang met je medemensen nodig, die
kunnen door samenwerken helpen bij het realiseren van doel-
stellingen.

Voor het ahrimanische betekent het: ‘het zinloze, abstracte om-
vormen naar iets zinvols’. Daarvoor is vaak denk- en organiseerwerk
noodzakelijk. Angst en onmacht moeten overwonnen worden en het
vraagt moed om vanuit ahrimanische beinvloeding de medemens als
partner te zien. Capaciteiten van mensen kunnen gericht worden
ingezet en het bewust werken met geld en geldsoorten is in dit
verband belangrijk. Ik ga daar later nog op in.

Om het anti-christelijke te kunnen overwinnen zullen we onze eigen
vooroordelen en antipathieén moeten overwinnen, maar ook bereid
moeten zijn om onze oordelen, die vaak rusten op werkelijke
ervaringen in het verleden, opnieuw te bezien. Mensen, maar ook
onszelf, steeds weer een nieuwe kans geven en ook onderzoeken wat
er re€el noodzakelijk is om zo’n nieuwe kans ook kans van slagen te
geven. Het heden is niet alleen een afsluiting van het verleden, maar

16



ook een opening naar de toekomst. Voor deze nieuwe kansen moeten
we onze geborgenheid in een groep wel op kunnen geven om op te
kunnen staan voor ons eigen initiatief of het initiatief van iemand
anders. We moeten erkennen dat ook initiatieven van anderen meestal
voortkomen uit een streven naar verbetering van de situatie. Dat
vraagt een open houding naar initiatieven van anderen ook al kunnen
we niet direct doorzien hoe dat goed zou kunnen werken.

Van het christelijke kunnen we zeggen dat het de mens in eerste
instantie naar de eenzaamheid voert. Bij het christelijke moeten we op
ons eigen oordeelsvermogen rusten, om vandaaruit een standpunt in
te kunnen nemen tegenover de medemens en tegenover het kwade en
het goede. Pas vanuit een algemeen menselijk standpunt kunnen we
helder denken en oordelen over onszelf en over initiatieven van
anderen. Vervolgens moeten we positie kiezen en zien te verwerven
binnen een gemeenschap. Pas vanuit een bepaalde positie en een
bepaalde rol in een proces in een gemeenschap kunnen we zinvol
handelen.

Het luciferische brengt echter ook schoonheid en autoriteit met zich
mee. Juist die schoonheid en autoriteit kunnen ons verleiden tot het
luciferische. Daarmee is Lucifer ook de grote verleider met behulp
van de schone schijn en alles wat daarmee samenhangt. Lucifer geeft
ons ook het enthousiasme om aan een moeilijke, ogenschijnlijk
onhaalbare, opdracht te kunnen beginnen. Gedurende het realiserings-
proces moet echter vanuit realisme geoordeeld en gehandeld worden
om niet in goede bedoelingen te stranden.

Het ahrimanische brengt ook macht met zich mee. Ahriman is
daarmee de grote manipulator die werkt via macht en onmacht en
alles wat daarmee samenhangt. Daartegenover kunnen we echter het
geloof in eigen kunnen stellen en een realistisch samenwerken binnen
een gemeenschap. Ahriman is daarnaast degene die het abstracte
denken in ons bevordert. Door abstract denken verliezen we de
realiteit uit het oog en kunnen ingewikkelde dingen eenvoudig lijken.
Het overwinnen van abstract denken betekent dat we ons denken
moeten verlevendigen en onze waarnemingen van de werkelijkheid
moeten versterken.

17



De anti-christ is degene die mensen met elkaar verbindt (vrienden) en
tegen elkaar opzet (vijanden) op een zodanige wijze dat vernieuwing
onmogelijk lijkt. Daardoor is deze de grote verdeler, die de mensheid
in talloze groepen verdeelt en die groepen tegen elkaar opzet. Liefde
tot de zaak en liefde tot de medemens kan dit kwaad overwinnen.
Daarnaast is het besef belangrijk dat we allemaal een menselijke,
geestelijke achtergrond hebben en vandaaruit het algemeen
menselijke proberen vorm te geven in al zijn verscheidenheid.

Taal, bescheidenheid en realiteitszin zijn de wapens die we tegen
Lucifer kunnen inzetten, die zelf onwaarheid, emoties en ziekte
meebrengt. Geld, moed en idealisme zijn de wapens die Ahriman
treffen, die zelf vergissing, angst en verlamming meebrengt. Liefde,
mededogen en rechtvaardigheid zijn de wapens die de anti-christ
zullen treffen, die zelf een vals saamhorigheidsgevoel en versluierd
denken en vooroordelen met zich meebrengt.

Christus zegt: ik ben de weg, de waarheid en het leven. Wie zich met
mij verbindt komt tot de Vader. Daarmee drukt hij uit dat de
mensheidsontwikkeling alleen via de christusimpuls voortgang kan
vinden, omdat hij de geestelijke heerser is van de wereld die moet
ontstaan bij de volgende incarnatie van de wereld als geheel. Volgens
Rudolf Steiner moet in die incarnatie de liefde verbonden zijn aan de
wijsheid. De mensen zullen in die incarnatie niet meer fysiek de aarde
bevolken, maar opgestegen zijn tot het niveau van de engelen en in
die rol als geestelijke wezens meewerken aan die nieuwe wereld.

Tegenkrachten werken door mensen heen

Tegenkrachten kunnen we in mensen herkennen, zij werken namelijk
door mensen heen. Het vraagt om ontwikkeling van het oordeels-
vermogen om het verschil te kunnen onderscheiden tussen deze
tegenkrachten en de mensen zelf. We kunnen op onszelf oefenen om
dit onderscheid te kunnen maken, omdat immers de tegenkrachten
ook in onszelf aanwezig zijn. Binnen onszelf kunnen we het beste
oordelen over de herkomst van de wilsimpulsen die we werkelijkheid
laten worden. Wilsimpulsen met een christelijke herkomst kunnen we
uitvoeren. Wilsimpulsen die van tegenkrachten af komen moeten we
proberen om te vormen met behulp van christuskrachten.

18



Daarnaast kent elk initiatief een luciferisch begin, een anti-
christelijk/christelijk midden en een ahrimanisch einde. Dat wil
zeggen dat elk initiatief in het begin voornamelijk alleen kan bestaan
uit enthousiasme en ideeén. in de midden-fase gaat het vooral om
verbindingen met mensen en tussen mensen, waardoor we ook te
maken hebben met vooroordelen en oordelen over die mensen,
inclusief over onszelf. In de eindfase van een initiatief ondergaat het
initiatief vooral de gevolgen van daden die eerder zijn gedaan. De
werkelijkheid heeft aan het einde een neiging tot het uitoefenen van
een grotere invloed dan de doelstellingen en de mensen.
Doelstellingen oefenen hun invloed vooral aan het begin van het
initiatief uit. Gedurende het verwerkelijkingsproces oefenen mensen
hun invloed uit. Aan het einde oefenen de gevolgen van de daden van
mensen hun invloed uit.

Aan het begin van een initiatief is de vraag: in hoeverre beginnen we
aan initiatieven die onhaalbaar lijken? Zijn ze dan echt onhaalbaar of
laten we ze onhaalbaar worden door gebrek aan inzet of samen-
werken? Of zijn ze onhaalbaar door onrealistische denkbeelden die
gekoesterd worden? In hoeverre heeft Lucifer de macht of hebben we
die zelf? Wanneer we samenwerken met mensen doen we natuurlijk
ervaringen met hen op. In hoeverre laten we vervolgens onze houding
bepalen door wat ze gezegd hebben of door wat ze gedaan hebben,
door wat we meegemaakt hebben of door hoe ze zich als vriend of
vijand hebben gedragen. In hoeverre laten we de toekomst van onze
verhoudingen bepalen door het verleden en geven daarmee de macht
aan de anti-christ. In hoeverre kunnen we in elk mens het algemeen
menselijke herkennen, iemand zien die zich ontwikkelt, die leert van
hetgeen hij heeft meegemaakt? In hoeverre kunnen we de ander
vanuit een christelijk perspectief bezien, waarbij elk mens belangrijk
is voor de toekomst van de wereld.

Wanneer we iets hebben gedaan, is het terecht dat we later de
gevolgen ondervinden van hetgeen we gedaan hebben. Goede daden
moeten dan goede gevolgen hebben en slechte daden slechte
gevolgen. Op welke termijn kunnen we die gevolgen waarnemen?
Laten we ons dan uiteindelijk door die gevolgen lamleggen of zien we
telkens weer nieuwe kansen voor ontwikkeling, voor een nieuwe
start? Wanneer we de werkelijkheid teveel als voldongen feiten

19



ervaren, zijn we in de macht van Ahriman. Wanneer we de werkelijk-
heid wel als feit ervaren, maar meteen als begin van een nieuwe kans,
dan kunnen we de wereld op een christelijke wijze tegemoet treden.
Christus in onszelf vinden is gemakkelijker gezegd dan gedaan.
Vanuit de tegenkrachten geredeneerd gaat het erom het kwade ten
goede te keren. Dat wil zeggen dat we illusies en abstracties in ons
denken proberen te overwinnen. Dat we proberen om vooroordelen,
macht en onmacht in onze relaties te overwinnen. Dat we het goede
proberen te doen en het slechte proberen om niet te doen. Op zich is
het al heel wezenlijk wanneer we kunnen beleven dat het christelijke
in onszelf aanwezig is en dat het dus mogelijk is om dat te hulp te
roepen bij de vraagstukken die we in het leven tegenkomen. In dat
vertrouwen en wanneer we liefde tot de mens en liefde tot de zaak
kunnen oproepen, zullen we in veel gevallen een goede weg weten te
vinden.

Geld en informatie

Geld en informatie vormen stromen die door de samenleving gaan en
daarin een ordende, structurerende, verbindende werking hebben. Zij
worden door mensen gestuurd. Informatieoverdracht zorgt er voor dat
we geinformeerd zijn omtrent talloze voorstellingen en afspraken die
in de maatschappij leven. Geldoverdracht heeft een heel andere
werking. Die zorgt ervoor dat de waarderings-principes die wij als
mens hanteren in de maatschappij worden gerealiseerd.

Juist door de veranderingen die geld en informatie ondergaan tijdens
hun stromen door de maatschappij kunnen wij goed zien hoe de
verschillende levensgebieden hun werking uitoefenen. Om daar iets
over te kunnen vertellen zal ik eerst karakteriseren hoe informatie en
geld er in de verschillende levensgebieden anders van aard worden.

20



hemel

denkbeelden cultureel

ervaringsbeelden leven schenkgeld
afspraken
wetten leengeld
statuten
praktische economisch
informatie leven koopgeld

aarde

Informatie in het geestesleven

Eigenlijk bestaat het begrip informatie in het geestesleven niet. Daar
leven wezens die het een of het ander vertegenwoordigen en daarom
bepaalde beelden uitstralen. Zodra die beelden door mensen
opgevangen worden en overgedragen willen worden aan andere
mensen kun je van informatie spreken. De beelden slaan dan neer in

21



teksten of voorstellingen die overgedragen kunnen worden van de een
naar de ander. Je zou kunnen zeggen dat teksten en voorstellingen het
meest materi€éle zijn van levende beelden. De levende beelden zijn
daarin neergeslagen en zijn eigenlijk overleden. De lezer van
informatie moet deze teksten en voorstellingen weer tot leven zien te
wekken.

Informatie in het rechtsleven

In het rechtsleven wordt de eigen aard van informatie heel anders.
Daar gaat het niet meer om voorstellingen maar om afspraken, wetten
en structuren. Met structuren kan hier bedoeld worden een structuur
van samenwerken, maar ook structuur in de tekst, bijvoorbeeld welke
taal wordt er gebruikt. Het overdragen van deze informatie heeft ook
een heel ander doel. Het gaat hierbij om de bewustwording van welke
positie en/of rol mensen in de samenleving vervullen en welke
rechten en plichten daarbij horen. Het gaat daarbij bijvoorbeeld over
eigendomsrechten, maar ook over bevoegdheden en verantwoor-
delijkheden. De teksten en plaatjes zijn in het rechtsleven nog verder
gematerialiseerd dan in het geestesleven, maar uiteindelijk moeten de
posities en rollen toch ook weer tot leven worden gebracht om hun
werking op het bewustzijn van mensen te kunnen volbrengen.

Informatie in het economisch leven

In het economisch leven wordt de informatie betrokken op producten
en diensten. Het gaat dan om product-beschrijvingen, taak-
beschrijvingen, gebruiksaanwijzingen, reclame, prijs en kwaliteit.
Uiteindelijk gaan de woorden dan over in cijfers, zodra het aantallen
en prijzen betreft. In cijfers zijn de woorden uiteindelijk helemaal
abstract geworden.

We kunnen ons nu bewust worden van het feit dat geestelijke
realiteiten in informatie neerslaan en door de drie levensgebieden
heen steeds abstracter worden. Dat wil ook zeggen dat het steeds
meer inspanning kost om die abstracties weer tot realiteiten om te
vormen en tot leven te brengen. Met beschreven voorstellingen in het
geestesleven is dat nog uitvoerbaar. Aantallen en prijzen in het
economisch leven hebben de fysieke werkelijkheid nodig om tot
leven te kunnen komen.

22



Geld in het economisch leven

In het economisch leven is geld een ruilmiddel wat als tegenwaarde
kan worden gebruikt om de ge/verbruikswaarde van goederen en
diensten werkelijkheid te maken. Tegenover de waarde van prestaties
staat dan de tegenwaarde van geld. We hebben het hier over een vrij
ingewikkeld proces, dat we toch dagelijks met zijn allen voltrekken.
Zelfs het geld zelf blijkt hierbij in ontwikkeling te zijn. In de af-
gelopen eeuwen is het van goud via zilver, nikkel en koper in papier
omgevormd en op dit moment is zelfs dat niet meer noodzakelijk
aanwezig. De waarde van prestaties, goederen en diensten, omzetten
in geldwaarden is ook een proces van omzetting van realiteit naar
abstractie. Mensen die geld hebben ontvangen moeten die abstractie
weer om zien te zetten naar iets re€els. Daar hebben ze andere mensen
en de hele wereldeconomie voor nodig. Waarde-vorming op basis van
geleverde prestaties.

Geld in het rechtsleven

In het rechtsleven wordt eigenlijk verder gegaan met de abstracte
geldwaarde. Door wetten en afspraken wordt de reéle geldwaarde
omgezet in leningen en garanties. Dat wil zeggen in afspraken tussen
mensen onderling of tussen mensen en organisaties. Bij deze
afspraken speelt het eigendomsrecht een grote rol. In feite bestaat het
leengeld uit onderlinge rechten en plichten.

Op basis van deze abstractere verwerking van waarden wordt het ook
mogelijk om te investeren in goederen en diensten. Dat wil zeggen
dat goederen en diensten worden geproduceerd om hun nut in de
toekomst waar te maken. Waarde-vorming op basis van waarde-
verwachtingen. Deze nog abstractere waarde-vorming gaat gepaard
met risico van het niet realiseren ervan in de toekomst. Bij het niet
waarmaken van toekomstige waarden krijgt investeren meer het
karakter van opofferen. Het aanvaarden van een risico betekent ook
het aanvaarden van een verlies. Het opofferen van waarde voor een
kans op het verkrijgen van (meer)waarde.

Geld in het geestesleven

Het offerprincipe, dat beschreven is bij het geld in het rechtsleven,
vormt eigenlijk de basis van het geestesleven. In primitieve culturen
was het altijd al bekend dat het geestesleven door offers kon worden

23



aangesproken. Door de ontwikkelingen van geld en waarde kan dat in
deze tijd nu ook op een veel abstractere manier. We kunnen
constateren dat de re€le waarden die in de natuur voorkomen door het
economisch leven en door het rechtsleven zover worden
geabstraheerd, dat het eigenlijk niet goed meer mogelijk is om dat
zonder inzet van de geestelijke wereld weer om te vormen tot iets
concreets. Wanneer we goed doorzien wat hier beschreven is, kunnen
we concluderen dat er opofferingen nodig zijn voor de opvoeding en
ontwikkeling van jonge mensen. Zij brengen geestelijke waarden mee
bij hun geboorte en bij hun ontwikkeling.

Geld en informatie zijn polariteiten
Geld en informatie zijn hierboven als polariteiten beschreven.

Informatie bestaat uit abstract geworden geestelijke realiteiten die in
het rechtsleven en het economisch leven verder geabstraheerd worden
en uiteindelijk via de aardse realiteit weer tot leven moeten worden
gewekt.

Geld bestaat uit abstract geworden werkelijkheid die in het
rechtsleven en geestesleven verder wordt geabstraheerd en uitein-
delijk via de geestelijke wereld weer tot levende realiteit wordt.

Driegeleding wil zeggen dat we de drie menselijke levensgebieden zo
moeten onderhouden dat deze processen zich kunnen voltrekken. In al
zijn complexiteit zal dat steeds meer de verantwoordelijkheid van het
mensengeslacht worden. Daarin ligt de toekomst van hemel en aarde
besloten. Wanneer wij daarbij streven naar liefde en medeleven zal
die toekomst er heel anders uitzien dan wanneer we dat zonder liefde
en mededogen zouden doen.

24



Gemeenschapsvorming

Zoals reeds eerder besproken zien we in de politieke stromingen de
idealen vanuit de Franse revolutie in een nieuwe gedaante
tevoorschijn komen. Deze idealen hebben uiteindelijk heel veel strijd
opgeleverd, zonder dat duidelijk is geworden waarom precies en wat
er nodig is om die strijd te kunnen voorkomen. Hieronder gaan we
daar nogmaals op in.

In Amerika kennen we dus de zogenaamde vrijheidsoorlogen.
Jarenlang zijn verschillende staten met elkaar in gevecht geweest over
die vrijheid en ook de afschaffing van de slavernij is in Amerika met
veel strijd gepaard gegaan. In wezen gaat deze strijd nog steeds door
op allerlei gebied. Vanuit de antroposofie had hier geleerd kunnen
worden dat persoonlijke vrijheid niet op alle levensgebieden
realistisch is. Het gaat uiteindelijk om vrijheid in het geestesleven.
Dat wil zeggen dat mensen vrij moeten zijn in hun denken, voelen en
willen, maar dat die vrijheid niet ten koste moet gaan van de vrijheid
van anderen. Daarom is er naast vrijheid in het geestesleven
broederschap noodzakelijk in het economisch leven en is er gelijkheid
in het rechtsleven noodzakelijk om onderling af te kunnen stemmen.

In het Oostblok en in China kennen we het communisme en het
socialisme. Daar is heel veel strijd gevoerd om het gelijkheids-
beginsel. Ook deze strijd is ook nog niet uitgestreden en gaat eigenlijk
nog steeds door. Ook hier had vanuit de sociale driegeleding de les
geleerd kunnen worden dat gelijkheid niet in alle facetten van de
maatschappij doorgevoerd kan worden. Gelijkheid is belangrijk in het
rechtsleven, en wel wanneer besluiten genomen moeten worden
waarbij de onderlinge verhoudingen tussen mensen veranderen. Het
gaat er dan om dat alle betrokkenen gelijk zijn in het besluit-
vormingsproces en dat ze daar een gelijke stem in moeten krijgen.

In Europa tenslotte is het confessionalisme van belang. Het gaat hier
eigenlijk om het realiseren van broederschap. Dat komt echter niet zo
duidelijk naar voren, wanneer we de geschiedenis van Europa
bestuderen. Er woedden al lang oorlogen en onderlinge strijd binnen
Europa, als tegenbeeld van die broederschap. Het katholicisme is in
strijd met het protestantisme, maar ook met het materialisme en het
mohammedanisme. Ondertussen zijn er twee wereldoorlogen uitge-

25



vochten die gaan over dictatorschap en onmenselijkheid. Ook die
strijd is nog lang niet uitgevochten en gaat dus nog steeds door.

Hier kan vanuit de sociale driegeleding geleerd worden dat het
christendom ook om broederschap gaat. We kennen in kloosterordes
ook het begrip ‘broederschap’ en ‘zusterschap’. In feite gaat het ook
over leiderschap en over hoe mensen met elkaar kunnen leven op een
medemenselijke manier. Het gaat over het accepteren van verschillen
en het elkaar gunnen van een menswaardig bestaan. Daarbij komt
natuurlijk wel de vraag naar voren wat een menswaardig bestaan
eigenlijk is. Dat gaat niet alleen over voeding, kleding en onderdak,
maar ook om zingeving.

Welk beeld kunnen we nu tegenover al deze strijd en al deze
eenzijdigheden zetten. Hoe kunnen we ons een samenleving voor-
stellen waarin mensen wel volwaardig mens kunnen zijn en worden?
Naar mijn persoonlijk inzicht moeten we de illusie opgeven dat de
daartoe noodzakelijke veranderingen in de maatschappij in het groot
doorgevoerd kunnen worden. Het is gewoon onmogelijk dat alle
mensen plotsklaps het licht zien en hun illusies, begeertes,
vergissingen en hun ego’s opgeven en plotseling mensen worden die
eendrachtig samenwerken aan de noodzakelijke veranderingen.
Veranderingen kunnen alleen gerealiseerd worden vanuit voor-
trekkers in kleine gemeenschappen. Daarin is het mogelijk om elkaar
goed te leren kennen en om zodanig met elkaar om te gaan dat elk lid
van de gemeenschap tot zijn/haar recht kan komen. Van daaruit
kunnen dan wel inzichten en ervaringen zo sterk worden dat ze
invloed kunnen uitoefenen op de samenleving als geheel.

Bij het vormgeven van die kleinere gemeenschappen moeten we naar
een toekomstig ideaalbeeld kijken. Hoe zou een gemeenschap van
mensen eruit kunnen zien, wanneer de mogelijke menselijke ontwik-
kelingen ook werkelijkheid zouden worden?

Allereest zou het dan over volwassen mensen gaan, die welopgevoed
zijn en gestudeerd hebben, zodat ze in staat zijn om de gemeen-
schapsvraagstukken te doorzien en op een adequate wijze te
bespreken. Ook zouden ze in staat moeten zijn om goede afspraken te
maken en zich aan die afspraken te houden. Tenslotte zouden ze
inzicht moeten krijgen in een gezonde menselijke biografische

26



ontwikkeling en de gemeenschap zo inrichten, dat voor elk kind zo’n
ontwikkeling mogelijk wordt. Kortom het valt niet mee om je voor te
stellen dat iedere volwassene in staat zal zijn om aan al deze vereisten
te voldoen.

Uit dit alles en nog meer kunnen we concluderen:

Dat we als mens in beginsel in staat zijn om ons te
ontwikkelen tot vrije mensen.

Dat het samen leven en werken van vrije mensen mogelijk is,
maar vooralsnog veel problemen zal geven.

Dat er oefenwegen bestaan om te werken aan persoonlijke
ontwikkeling en aan de ontwikkeling van gezond samen
leven en werken.

Dat ieder mens vanuit zijn persoonlijke biografie een
levensopgave kan vinden die hiermee in overeenstemming is.
Dat we zoveel mogelijk in kleinere gemeenschappen onze
weg moeten gaan, omdat we nu eenmaal niet in staat zijn om
grotere gehelen te overzien en ons daar goed algemeen
menselijk in te gedragen.

Dat we het leven in al zijn aspecten serieus moeten nemen,
omdat onze omgang met geld en met informatie anderen raakt
op een manier die moeilijk is te overzien.

Dat het mediteren op de begrippen vrijheid, gelijkheid en
broederschap ons steeds verder kan brengen in het doorzien
van wat nodig is.

Datzelfde kan gezegd worden van de begrippen koopgeld,
leengeld en schenkgeld en de kwaliteitsverschillen tussen
informatie in het geestesleven, in het rechtsleven en in het
economisch leven. Hierdoor kunnen we steeds meer zicht
krijgen op hetgeen sociale driegeleding eigenlijk betekent.
Ook gezamenlijk gedragen besluitvorming is een oefenweg in
het omgaan met elkaar.

Ontwikkelen van bewustzijn voor het feit dat autoritair
leiderschap in deze tijd in decadentie verkeert. Het gaat om
zelfsturing van volwassen mensen in kleine gemeen-
schappen.

Groepen kunnen op veel manieren ontstaan en er bestaan heel veel
verschillende doelstellingen die zo’n groep kan hebben. We kunnen

27



denken aan groepen op zakelijke grondslag en groepen op plaatselijke
grondslag. We kunnen denken aan leergroepen en aan werkgroepen,
maar ook aan overleggroepen of mediteergroepen. Het is belangrijk
om daarbij te beseffen dat mensen aan verschillende groepen tegelijk
kunnen deelnemen. Deelname aan één groep kan een mens dus niet
determineren. Een consument is in een andere context een producent.
Een patiént is in een andere context een arts of verpleger. Elke groep
zal toch een vorm van zelftbestuur moeten ontwikkelen en zal tot
taakverdeling moeten komen. Het is belangrijk om bij het verdelen
van werkzaamheden, verantwoordelijkheden en bevoegdheden
overeenstemming te zoeken met de capaciteiten en de behoeften van
betrokkenen, in relatie tot hun persoonlijke biografische ontwik-
keling.

Ontmoetings-cultuur

De kleinste gemeenschap bestaat uit twee mensen. Wanneer twee
mensen elkaar ontmoeten en in elkaar geinteresseerd zijn, kan er een
werkelijke ontmoeting plaatsvinden. In het woord ontmoeten zit al
iets verscholen dat een diepere geestelijke werkelijkheid beschrijft.
Deze werkelijkheid heeft te maken met het karma van mensen. leder
mens komt op deze wereld met een bepaalde levensdoelstelling. Deze
doelstelling heeft in de eerste plaats te maken met andere mensen.
Sommige mensen heeft hij of zij al in een vorig leven gekend en zijn
er wederzijds dingen gedaan. Daaruit komen vaak verplichtingen
voort, die in een volgend leven vereffend moeten worden. Karma wil
zeggen dat je mensen tegenkomt waar dan iets mee moet. Ont-moeten
wil dan zeggen dat die vereffening tot stand kan komen.

Het zou heel veel kunnen betekenen voor mensen wanneer ze zich
deze werkelijkheid meer bewust zouden worden.

Een tweede werkelijkheid is dat alle mensen verschillend zijn en dat
de onderlinge verschillen in de toekomst zelfs verder zullen
toenemen. Zelfs in families wordt het steeds duidelijker dat de
onderlinge verwantschap aan het afnemen is. Tussen ouders en
kinderen en tussen kinderen onderling kunnen we steeds grotere
verschillen waarnemen, zowel in uiterlijk als in karakter.

28



Wanneer we niet meer in de verwachting leven dat we met dezelfde
mensen zouden willen omgaan als we zelf zijn, zou er veel meer
ruimte kunnen komen om de onderlinge verschillen te kunnen
waarderen.

Toch kunnen we alleen maar echt mens worden tussen andere
mensen. Naast alle verschillen is in elke mens toch ook het algemeen
menselijke te herkennen. Dit algemeen menselijke kan daarom de
basis vormen voor het samen werken en samen leven van mensen en
voor de interesse in elkaar. Daar moet een ontmoetingscultuur dus op
gebaseerd zijn. Dus geen interesse en samenwerking op basis van
verwantschap, maar op basis van verschillen en op basis van
algemene menselijkheid.

In de praktijk zal blijken dat die samenwerking en interesse vanzelf
kan ontstaan wanneer mensen initiatieven nemen. Wanneer iemand
een initiatief neemt zijn er altijd meerdere mensen bij betrokken.
Vanzelfsprekend komen daarbij de verschillen tussen mensen aan de
orde. Het is dan de kunst om die verschillen goed te benutten. De een
weet meer van dit en de ander van dat. De een kan dit beter en de
ander dat. Voor de voortgang en het resultaat van het initiatief moeten
de betrokkenen worden geinformeerd en moeten er besluiten worden
genomen. Hieronder zal ik verder ingaan op gezamenlijk gedragen
besluitvorming, waarbij menselijke verschillen als uitgangspunt ge-
nomen zijn.

Besluitvorming

Gezamenlijk gedragen besluitvorming staat voor een manier van
werken, waarbij er naar gestreefd wordt om iedereen die bij een
besluit betrokken is mee te nemen in een besluitvormingsproces.

Gedragen besluitvorming is een proces waarbij inzicht in de sociale
driegeleding in praktijk wordt gebracht. Er is een aparte brochure
hierover verschenen in de serie ‘Gezichtspunten’, nummer 66.
Onderstaande tekst komt deels overeen met de inhoud van deze
brochure. De brochure is te bestellen via www.gezichtspunten.nl.

29



Een gedragen besluit is een besluit dat niet wordt tegengewerkt, maar
waarbij alle betrokkenen het besluit accepteren en hun deel verzorgen
dat bijdraagt aan de uitvoering ervan. Het gaat over een sociale
techniek, een manier van werken die geen gegarandeerde uitkomst
heeft, maar het mogelijk maakt dat betrokkenen te weten komen wat
er speelt en wat er nodig is. Daardoor kunnen ze hun deel bijdragen
en een positieve rol spelen in het grotere geheel.

Gedragen besluitvorming is een sociale techniek om binnen een
gemeenschap tot besluiten te komen die door die gemeenschap
worden gedragen. De werkwijze lijkt op een techniek, maar zonder
checklist. De techniek rust op inzicht in het besluitvormingsproces en
de wil om tot een gedragen besluit te komen.

Je kunt zelf van binnenuit onderzoeken hoe besluitvorming werkt,
omdat je als mens elke dag innerlijk besluitvormingsprocessen
voltrekt. Wanneer je erop let, merk je dat je elke dag terloops over
heel veel dingen een besluit neemt, zoals wat trek je aan, wat ga je
eten en wat ga je doen op een dag. De meeste besluiten zijn ook niet
zo moeilijk en gaan over alledaagse dingen. Veel besluiten raken
anderen ook niet zo erg, waardoor het ook niet zo belangrijk is of
zo’n besluit nu door anderen gedragen wordt of niet. Dat wordt
anders wanneer een besluit genomen moet worden dat meerdere
mensen aangaat, vooral wanneer het niet vanzelfsprekend is hoe dat
besluit er uit zal gaan zien. Dan wordt belangrijk langs welk proces de
besluitvorming gaat, welke stappen daarbij genomen worden en wie
er bij betrokken zijn. De verschillende fasen die in een besluit-
vormingsproces doorlopen worden, worden bij elke besluitvorming
doorlopen, dus ook bij besluiten die we innerlijk nemen. Dan gaat dat
echter zo snel dat we meestal niet stil staan bij die verschillende
fasen. Hoe groter echter de consequenties van een besluit en naarmate
meer mensen de gevolgen ervan dragen, hoe meer we geneigd zullen
zijn om stil te staan bij de verschillende fasen en deze met bewustzijn
te doorlopen. Besluitvorming wordt gedragen besluitvorming wan-
neer we naast een goed besluit wegen zoeken om alle mensen die de
consequenties er van ondergaan te betrekken bij de besluitvorming en
hun inbreng mee te nemen in het besluitvorminsproces.

30



Ook de besluitvormingsprocessen die je samen met andere mensen
aangaat, kun je in je eigen innerlijk waarnemen. Dat doe je met
innerlijke zintuigen, waarmee je je denkbeelden, je gevoelens en je
wil waarneemt. Met uiterlijke zintuigen is niet vast te stellen, en ook
niet te checken, of het proces goed verloopt of niet. Het waarnemen
of iets goed gaat of vastloopt, doen we met innerlijke zintuigen en
organen. We kunnen dat vaak merken tot in ons fysieke lichaam. 1k
voel bijvoorbeeld een ‘knoop in mijn maag of klem op mijn hart’. Om
in zo’n situatie bewust te kunnen beoordelen waar dat precies door
komt, hebben we een beeld van het hele besluitvormingsproces nodig.
Een voorstelling van het besluitvormingsproces, waarin de verschil-
lende facetten ervan die aan de orde zijn tevoorschijn komen. Met
behulp van zo’n beeld kunnen we onderzoeken waar we zijn in het
proces, waar we vandaan komen en waar we naartoe gaan. Daardoor
kan ook gevonden worden wat er in die situatie nodig is om verder te
kunnen komen.

Ieder mens heeft van deze innerlijke proceswaarnemingen, al blijven
ze vaak nog half bewust of onbewust. Deze brochure kan u helpen om
die innerlijke waarnemingen meer bewust te maken. Daardoor wordt
het mogelijk om oplossingen te kunnen vinden waar problemen in de
besluitvorming ontstaan. Bij gedragen besluitvorming zet je je
inzichten z6 in dat er maximaal naar gestreefd wordt om ieder lid van
de groep mee te nemen in het besluitvormingsproces.

Gemeenschapsvorming en initiatief

Besluitvorming binnen een gemeenschap komt aan de orde wanneer
iemand een initiatief neemt. In de praktijk worden initiatieven van
mensen binnen een gemeenschap vaak de kop ingedrukt. Dat is
jammer, omdat de meeste initiatieven genomen worden vanuit de
bedoeling om die gemeenschap ten dienste te zijn. Zonder initiatieven
kan een gemeenschap zich uiteindelijk niet goed ontwikkelen.
Initiatiefnemers op hun beurt overzien niet altijd het geheel waarvoor
ze hun initiatief nemen. Voor hen is het de kunst om af te stemmen op
het geheel, in gesprek met anderen, zodat hun initiatieven ook goed
terecht kunnen komen.

31



Hoe kun je zo met elkaar omgaan, dat initiatieven wel ondersteund
worden? De oplossingen van dit vraagstuk brengen krachten voort
van gemeenschapsvorming, waarbij de drijfveren van individuen
binnen die gemeenschap zichtbaar kunnen worden. Dat gebeurt
vooral bij besluitvormingsprocessen, omdat het bij zulke processen
gaat om zaken die de hele gemeenschap raken en veranderingen tot
gevolg hebben. Gedragen besluitvorming nastreven is daarbij een
grote hulp, omdat het werken aan een gedragen besluit binnen een
gemeenschap een goede sfeer veroorzaakt waarin mensen elkaar
steeds beter leren kennen, terwijl niet-gedragen besluiten vaak
aanleiding zijn tot ongenoegen en ruzie.

Een werkwijze kan een hulpmiddel zijn maar is niet bedoeld als wet
of voorschrift. In elke gemeenschap van mensen zijn dergelijke
hulpmiddelen noodzakelijk om op een menselijke manier een
gemeenschap vorm te kunnen geven. Je kunt gedragen besluit-
vorming niet van buitenaf aanbrengen, omdat de gemeenschap van
binnenuit tot de conclusie moet komen dat de werkwijze van
gedragen besluitvorming in een bepaalde situatie het beste proces en
de beste oplossing voor die gemeenschap tevoorschijn zal brengen.
Ook gedragen besluitvorming zelf moet dus door de gemeenschap
gedragen worden.

Het vraagt moed om te beginnen met gedragen besluitvorming, omdat
niet alleen een besluit wordt genomen, maar ook een leer- en
ontwikkelingsweg wordt gegaan. Dat wil zeggen dat niet alle
betrokkenen de positieve kant van zo’n proces vooraf kunnen
doorzien. Mensen die het nog niet kunnen doorzien moeten zich
overgeven aan het proces in het vertrouwen dat de mensen die het wel
kunnen doorzien hen op een menselijke manier zullen behandelen en
hen als volledig lid van de gemeenschap zullen zien. In de loop van
het proces kunnen ze vervolgens beoordelen of dat inderdaad gebeurt.

Wanneer binnen een gemeenschap niet met gedragen besluitvorming
wordt gewerkt, zullen er vaak vanzelf sociale vraagstukken ontstaan
die het gevolg zijn van gebrek aan draagvlak voor bepaalde besluiten.
Ook het gebrek aan gemeenschapsvormende processen die bij
gedragen besluitvorming wel doorlopen worden veroorzaken
problemen door een soort ontwikkelingsachterstand binnen de

32



gemeenschap. Deze zaken uiten zich vooral in een gebrek aan
vertrouwen en in een gebrek aan kennis over elkaar en over de
processen en vraagstukken waar de gemeenschap als geheel mee
worstelt.

Hoe voltrekt besluitvorming zich in een mens?

We gaan uit van een antroposofisch mensbeeld. Dat wil zeggen dat
we een mens op aarde zien als de samenwerking van een geestelijk
wezen met een fysiek lichaam, in de aardse werkelijkheid. Daardoor
zit een mens op een bepaalde manier in elkaar, waarin zowel die
geestelijke werkelijkheid werkzaam kan zijn als ook die fysieke
aanwezigheid een realiteit is. Om daar een levendige voorstelling van
te kunnen ontwikkelen, is de voorstelling van een lemniscaat (zie
pagina 33), als beeld van een polariteit heel behulpzaam.

Een mens volgt met zijn bewustzijn als het ware zo’n lemniscaat.
Deze lemniscaat beschrijft een geestelijke en een fysieke kant. We
bestaan tussen hemel en aarde en vormen als mens een schakel tussen
die twee realiteiten. De weg van de geestelijke werkelijkheid naar de
aardse noemen we initiatief, wanneer we de intentie hebben om iets
tot stand te brengen. Bij een initiatief proberen we vanuit inzicht iets
nieuws op aarde tot stand te brengen, iets te veranderen aan de
bestaande situatie. De weg van de aardse werkelijkheid naar de
geestelijke werkelijkheid noemen we een leerweg of ontwikkelings-
weg. De aardse realiteit confronteert ons met ervaringen die een zoek-
en leerproces op gang kunnen brengen dat kan eindigen met het
verwerven van inzichten in die werkelijkheid.

Bij het nemen van initiatieven en bij het aangaan van leerprocessen
richten we ons bewustzijn steeds op een bepaald aspect van het proces
waar we in zitten. Door keuzes te maken en door ons bewustzijn te
verruimen en door praktische vaardigheden toe te passen komen we
steeds in een volgende fase terecht. Een initiatiefproces eindigt met de
realisatie van het initiatief en een leerproces eindigt met inzicht in de
werkelijkheid en in de specifieke vragen die ons bezig houden.

33



waar- . initiati
inzicht initiatief

beeldvorming
voorstellingen

ik wi) verhoudingen
vormgeven

actief zijn
handelen

esultaten ervaringen

realiteit

Toelichting op de afbeelding:

Binnen een mens kunnen we drie innerlijke activiteiten onder-
scheiden:

denkbeelden vormen: accent in het hoofd: vanuit een zeker
(geestelijk) streven

doen/handelen: accent in handen en voeten (willen in de zin van doen,
niet in de zin van wensen)

daartussenin spreken en voelen in het middengebied: het dubbelveld
van de lemniscaat waar het accent ligt op het vormgeven van
menselijke verhoudingen.

Bij deze activiteiten zijn zes kwaliteiten/activiteiten in elk mens
noodzakelijk aanwezig: streven, denken, spreken en voelen, handelen

34



en het fysieke bestaan. Spreken en voelen staan daarbij in één
levensgebied, als dualiteit, maar zijn toch heel verschillend. Beiden
spelen zich af tussen mensen en ze zijn heel persoonlijk van aard.

Er lopen twee verticale lijnen van de hemel naar aarde: deze duiden
de twee activiteiten aan waar we voortdurend mee bezig zijn:
waarnemen (= onderzoeken van de werkelijkheid, leren) en initiatief
nemen (= ondernemen in de werkelijkheid, realiseren).

Hoe neem je besluiten?

Besluitvorming is te zien als een proces van een eerste impuls van een
initiatief tot je werkelijk iets gaat doen, hieronder beschreven vanuit
de initiatiefweg, vanuit het streven en het bewust vormen van
denkbeelden daarover (weten wat je doet, wetenschap). Er bestaat ook
een weg vanuit het doen. Dan gaat het erom vanuit een daad tot
bewustzijn te komen van wat er eigenlijk speelt. Dat is uiteindelijk
een leerweg, die vanuit een bepaalde situatie op gang komt (intuitief
handelen, doe-schap).

Veel initiatieven ontwikkelen zich vanuit beide wegen tegelijk, maar
met verschillende accenten. Vaak zijn die accenten over verschillende
mensen verdeeld, wat een apart punt van aandacht is.

Meer inzicht in de initiatiefweg geeft ook meer begrip voor de doe-
weg. In de praktijk zal blijken dat bij elke samenwerking denkers en
doeners een goede verhouding met elkaar zullen moeten zien te
vinden. Zonder denkbeelden kunnen geen weloverwogen besluiten tot
stand komen. Zonder vakmanschap kunnen geen goede resultaten
bereikt worden.

Hoe zet je een initiatief om in een handeling?

Bijvoorbeeld: je hebt dorst en gaat iets drinken. Daarbij verloopt het
innerlijke besluitvormingsproces meestal heel snel van impuls tot
handeling. Er bestaat hierbij een innerlijke aanleiding tot een
initiatief. In dit voorbeeld neem je dorst innerlijk waar en er moet iets
gebeuren, dat voel je in jezelf. Je initiatief schiet meteen je spieren in,
wanneer je iets te drinken pakt. Daardoor komt het hele proces van
besluitvorming meestal niet tot bewustzijn. Wanneer je echter iets
waarneemt waarbij je niet meteen iets kunt doen (je ziet op televisie
mensen die honger hebben in een ander land bijvoorbeeld), dan kun je
niet direct handelen en dan schiet de initiatiefkracht je denken in, in

35



plaats van je spieren in. Daarmee kun je een doelstelling bedenken,
iets dat wel te bereiken kan zijn (bijvoorbeeld het inzamelen van geld
voor eten).

Je kiest een doelstelling en pas daarna kun je een volgende stap
nemen. Wanneer je geen doelstelling kiest, mis je de concentratie om
de volgende fase van het proces in te kunnen gaan. Die volgende stap
kun je beleid maken noemen. Namelijk de manier bedenken waarop
je die doelstelling wilt bereiken. Er bestaan vele mogelijke manieren
om iets aan te pakken. Wil je werkelijk verder komen, dan moet je
weer een keuze maken. Bij die keuze hoort de vraag: ‘Is dit
verantwoord?’ Of: ‘Op welke manier wil ik werken?’ Nadat die keuze
gemaakt is kun je plannen gaan maken en onderzoeken of die plannen
haalbaar zijn. Wanneer dat het geval blijkt te zijn kun je het besluit
nemen om een bepaald plan ten uitvoer te brengen (weer kiezen).
Omdat je bij het voorbeeld van dorst vanaf het begin weet dat het
over jezelf gaat en dat je alleen zelf kunt beslissen, kan zo’n innerlijk
besluitvormingsproces snel gaan. De bevoegdheden zijn duidelijk en
je weet zelf hoe je over iets denkt of wat je eigenlijk wilt bereiken.

In een gemeenschap van mensen kun je niet blijven staan bij alleen de
eigen innerlijke overwegingen. Dan is het noodzakelijk om met
andere leden van de gemeenschap in gesprek te gaan over het
initiatief, over keuzes die je zou willen maken en over de vraag of
keuzes door de anderen worden gedragen en of ze wellicht willen
meewerken aan de uitvoering er van. Dan zal blijken dat het
belangrijk wordt of een initiatief past bij de aard en het wezen van de
gemeenschap of niet.

36



waar- initiatief

inzicht
nemen nemen
doelstelling
formuleren
beleid
formuleren
plannen
maken
onderzoeken ik wij
haalbaarheid
plannen
besluit
nemen
besluit
uitvoeren

resultaten ervaringen

realiteit

Wanneer een initiatief niet past bij die gemeenschap, blijft zo’n
initiatief persoonlijk en valt het dus eigenlijk buiten de gemeenschap.
Dan komt de initiatiefnemer alleen te staan en kan binnen die

gemeenschap niet verder in het proces van besluitvorming.

Wanneer het wel het geval blijkt te zijn, kan zo’n initiatief bijdragen
aan de gemeenschap en brengt leven in de brouwerij. In feite wordt
een gemeenschap voortdurend vernieuwd door de initiatieven die

37



door leden worden genomen en door de gemeenschap worden
gedragen en uitgevoerd. De samenhang die zich gaandeweg aftekent
in het handelen (én denken en voelen) van de betrokken mensen, is
geen abstracte samenhang. Je kunt dergelijke initiatieven in hun
samenhang zien als uitingen van het geestelijk wezen dat zich met
zo’n gemeenschap heeft verbonden. Het is een reéel proces dat een
geestelijk wezen langs een initiatief realiteit wil en kan worden op
aarde, wil bestaan op aarde langs de wil van mensen. Die wil rust op
een niet-persoonlijke, en niet egoistische motivatie, maar is een kracht
die bij de gemeenschap hoort.

De aanleiding voor het nemen van een initiatief zal er vaak niet zo
positief uitzien. Dat komt omdat een initiatief vaak genomen wordt
als reactie op een probleem dat zich in de werkelijkheid voordoet.
Bijvoorbeeld: wanneer iemand last heeft van astma en daarmee
reageert op fijnstof in de omgeving, zal hij of zij de neiging krijgen
om een informatie avond over dat vraagstuk te organiseren, waarbij
het gebruik van houtkachels natuurlijk ook besproken kan worden.
Het is dan niet zo gemakkelijk te beoordelen of een dergelijk initiatief
genomen wordt vanuit persoonlijk belang of vanuit een algemeen
belang. Toch zal op termijn ieder lid van de gemeenschap ook zijn
voordeel doen met schone lucht of lijden aan de fijnstof die in de
lucht aanwezig is. Tegelijk is het ook de vraag of de weerstand tegen
zo’n informatieavond, bijvoorbeeld van mensen die al een houtkachel
hebben aangeschaft, voortkomt uit een persoonlijk belang of uit een
algemeen belang.

Het is in het algemeen goed voor de ontwikkeling van een gemeen-
schap om elk initiatief te verwelkomen, ongeacht wat de aanleiding
daarvoor is. In een besluitvormingsproces kunnen vervolgens allerlei
argumenten naar voren komen en kan uiteindelijk ook beoordeeld
worden wat het voor de gemeenschap kan betekenen.

Met gedragen besluitvorming kun je samen aan de slag.

Kern van de zaak is: hoe gaan we als gemeenschap initiatieven
neerzetten binnen de gemeenschap? Door de verschillende fasen van
het besluitvormingsproces met elkaar te doorlopen, ben je in gesprek
met elkaar en kunnen wilsimpulsen van anderen zich aansluiten bij de
wilsimpulsen van de initiatiefnemer(s). Dat vraagt wel om een

38



gedisciplineerde aanpak. Steeds een volgende stap nemen, wanneer
de voorgaande redelijkerwijze is afgerond. Zolang een besluit nog
niet is gevallen, kan een voorgaande fase opnieuw worden
aangesproken. Zodra echter een besluit genomen is, kunnen we alleen
nog vooruit en kunnen we niet meer terug naar een voorgaande fase
in het proces, zonder veel ongenoegen en kosten te veroorzaken. Door
het hierboven getekende beeld van een besluitvormingsproces daarbij
te gebruiken, kan steeds weer worden afgestemd waar we
gezamenlijk in het proces zitten, welke stap we nemen en of alle
betrokken leden van de gemeenschap nog wel voldoende meekomen.

Hoe zien de stappen in een besluitvormingsproces er uit?
Hieronder in het kort de stappen die doorlopen moeten worden:

- Vraagstuk formuleren waarover een besluit genomen zal
moeten worden.

- Besluitgroep vormen (deze is verantwoordelijk voor het
besluitvormingsproces) met één uiteindelijk beslissings-
bevoegde, binnen de gemeenschap van betrokkenen.

- Beeldvorming, hoe denken we er over?

- Alternatieven vormen, welke handelingsperspectieven
kunnen we zien?

- Insluiten, uitsluiten en herformuleren van alternatieven. Niet
één mogelijk alternatief bespreken, maar door de bespreking
van verschillende alternatieven tot een haalbaar en draagbaar
alternatief komen, dat meestal door herformulering tot stand
komt.

- Voorgenomen besluit formuleren met daaraan gekoppeld een
bezwaren onderzoek doen.

- Nemen van het besluit, goed formuleren en op schrift zetten.

- Besluit uitdragen en uitvoeren.

39



waar-  inzicht 0o dop
nemen nemen

vraagstuk formuleren

besluitgroep vormen

beeldvormen
~ alternatieven
. vormen en
alternatieven A\ bespreken
insluiten en . ®
sluit ik wij
uitsluiten

voorgenomen
besluit

besluit nemen

uitdragen en
uitvoeren

resultaten  ervaringen

realiteit

1 Vraagstuk formuleren (gemeenschapsvorming)

Welk probleem moet worden opgelost? Welk vraagstuk speelt er,
waardoor een initiatief noodzakelijk wordt? Wie zijn er allemaal met
dit vraagstuk verbonden? Zodra duidelijk wordt dat een initiatief een
antwoord op een vraagstuk is, kan onderzocht worden welk vraagstuk
dat eigenlijk is. Dat is belangrijk om te kunnen onderzoeken of dat
vraagstuk bij meer mensen leeft. Het kan zelfs nodig worden om te
onderzoeken bij wie het leeft en uit welke mensen de gemeenschap
eigenlijk bestaat, die zich bewust zijn (geworden) van dit bepaalde
vraagstuk en daarom ook willen bijdragen aan het oplossen er van.

40



Opstaan voor het vraagstuk, het proces aan willen gaan om tot een
oplossing te komen, vraagt vaak de moed om op weg te gaan, niet
wetende wat de uitkomst zal zijn. Vraagstukken dringen zich vaak zo
sterk op, dat we er gelijk mee aan de slag willen en het opgelost
willen hebben. Dan moeten we bij gedragen besluitvorming nog even
uithouden dat we de oplossing nog niet weten. We moeten het proces
van gedragen besluitvorming nog doormaken voordat we ‘weten’ wat
goed is om te doen.

Het is niet altijd vanzelfsprekend dat een vraagstuk goed gefor-
muleerd wordt. Soms lijkt er iets kleins aan de hand en komen we er
bij het formuleren van het vraagstuk achter dat het eigenlijk om iets
groots gaat, dat diepgaande consequenties kan hebben. Ook andersom
kan het geval zijn. Het lijkt erop alsof we met iets groots, iets belang-
rijks te maken hebben, maar bij het formuleren van het vraagstuk
komen we er achter dat het eigenlijk om iets kleins gaat, een of
andere kleine aanpassing van iets wat al aanwezig is, of het vraagstuk
gaat net langs ons heen.

Vaak is het niet mogelijk om het vraagstuk in één keer helemaal goed
te formuleren. Dan moeten we gewoon onderweg gaan met een
vraagstukformulering die op dat moment haalbaar blijkt te zijn. In een
later stadium kunnen we daarop terugkomen en herformuleren, zolang
we het punt van besluitvorming nog maar niet gepasseerd zijn. Soms
heeft zo’n herformulering tot gevolg dat delen van het besluit-
vormingsproces overgedaan moeten worden of moeten worden
aangevuld. Dit fenomeen geeft mensen soms de indruk dat gedragen
besluitvorming altijd lang moet duren en daarom niet haalbaar zal
zijn. Daar staat echter tegenover dat een niet gedragen besluit of een
verkeerd besluit ernstige negatieve gevolgen kan hebben. Bovendien
betekent een langdurig besluitvormingsproces ook langdurig werken
aan gemeenschapsvorming. Tenslotte werken inzichten en ervaringen
die in één besluitvormingsproces zijn opgedaan ook door in andere
besluitvormingsprocessen die daarop volgen. Deze (leer)ervaringen
zullen in het algemeen het niveau van de latere besluitvorming en de
snelheid waarmee die processen doorlopen kunnen worden positief
beinvloeden.

41



2 Besluitgroep vormen (gemeenschapsvorming)

Bij wat grotere gemeenschappen zal vaak blijken dat niet iedereen
volmondig mee kan doen aan het besluitvormingsproces. Meestal
spelen er veel andere dingen of zijn er andere redenen om daar niet
aan mee te kunnen of willen doen. Een besluitgroep (maximaal vijf
personen) vertegenwoordigt dan de gemeenschap. Zij krijgt geen
mandaat, maar wel de bevoegdheid om het besluitvormingsproces
vorm te geven en uiteindelijk het besluit te nemen, namens de
gemeenschap. Het is belangrijk om ¢é¢&n persoon binnen de
besluitgroep te kiezen die knopen mag doorhakken, wanneer door
tijdsdruk en door verschillen van inzicht geen gemeenschappelijk
standpunt bereikt kan worden.

Het instellen van een besluitgroep wordt gedaan door de gemeen-
schap zelf die direct betrokken is bij de besluitvorming. In een
bijeenkomst bespreken de leden van die gemeenschap wie zij het
meest geschikt vinden om in de besluitgroep plaats te nemen. Een
besluitgroep besluit namens die gemeenschap, onder de afspraak dat
zij gedragen besluitvorming nastreeft. Bij het gesprek waarin de
besluitgroep gevormd wordt, wordt gesproken over capaciteiten van
mensen en in hoeverre deze passen bij de te vormen besluitgroep.
Het is belangrijk om de capaciteiten te bespreken van de mensen die
daarvoor in aanmerking komen. Ook is het belangrijk dat ieder lid
van de gemeenschap in staat wordt gesteld om iemand voor te dragen,
gekoppeld aan eigenschappen en capaciteiten die hij of zij bij de
voorgedragen kandidaat ziet. De voorgedragen kandidaten besluiten
zelf of zij gehoor geven aan de uitnodiging om in de besluitgroep
plaats te nemen.

Uiteindelijk dragen de leden van de gemeenschap hun persoonlijke
besluitbevoegdheid in dit vraagstuk over aan de besluitgroep en
uiteindelijk aan degene die de knopen mag doorhakken. Door dit
overdragen van de besluitbevoegdheid komen alle leden van de
gemeenschap in de situatie terecht dat ze alleen door hun inbreng in
het besluitvormingsproces invloed kunnen uitoefenen op de besluit-
vorming. Zij hebben immers zelf geen besluitbevoegdheid meer,
omdat die is overgedragen. Hierdoor krijgen alle leden van de
gemeenschap belang bij het goed doorlopen van het hele proces en
worden ze gelijk aan elkaar in dit proces.

42



Het gesprek, over het kiezen van mensen voor een besluitgroep, kan
best een ingewikkeld gesprek worden, dat in de regel niet zonder
gespreksleiding gevoerd kan worden. Wanneer echter vaker dit soort
gesprekken binnen een gemeenschap worden gevoerd, zal ervaring
gaan meespelen en kan het daardoor minder complex worden.
Daarnaast moet niet worden onderschat welke bijdrage dit soort
gesprekken heeft op de gemeenschapsvorming en op het beeld wat
eenieder van het vraagstuk heeft dat aan de orde is. Door te praten
over persoonlijke eigenschappen en capaciteiten, in het licht van een
vraagstuk dat moet worden opgelost, laten mensen aan elkaar zien
wie ze zijn, wat ze kunnen en hoe anderen daar over denken. De
moeilijkheden bij zo’n gesprek zijn ook de moeite waard. Bovendien
helpt het iedereen om vorm te geven aan de bovenpersoonlijke positie
die deze besluitgroep inneemt.

Tenslotte geldt hier de regel dat de vakman op het gebied van het
vraagstuk dat aan de orde is, in het algemeen niet goed kan
functioneren binnen een besluitgroep daarover. Hij kan beter een
bijzondere ‘geen bezwaar’- positie krijgen toebedeeld.

43



waar-  inzicht piiatier
nemen nemen
vraagstuk formuleren

besluitgroep vormen

beeldvormen
alternatieven
. vormen en
alternatieven A\ bespreken
insluiten en . 5
slui ik wi
uitsluiten

voorgenomen
besluit

besluit nemen

uitdragen en
uitvoeren

resultaten  ervaringen

realiteit

Dit komt doordat het inrichten van een besluitvormingsproces vaak
niet goed wil lukken wanneer de bevoegde mensen zelf te goed
denken te weten wat vaktechnisch de beste oplossing van het
vraagstuk is.

3 Beeldvorming (cultureel leven)

Bij beeldvorming gaat het over de vraag: ‘Hoe wordt er over dit
vraagstuk en de mogelijke aanpak van dit vraagstuk, in zijn
algemeenheid gedacht?’ De besluitgroep gaat dat onderzoeken binnen
de gemeenschap. Dat kan aan de hand van heel verschillende vragen,

44



bijvoorbeeld naar visie, belangen, behoeften, maar ook ervaringen,
toekomstverwachtingen. Daardoor kan de besluitgroep onderzoeken
hoe er over gedacht wordt. Door aan individuele leden vragen te
stellen en door belangen te onderzocken komt de besluitgroep
uiteindelijk zelf tot een beeld van de situatie. en verbindt mensen met
hun denken over het vraagstuk. Het helpt wanneer door beelden en
voorbeelden de denkbeelden worden verduidelijkt.

Door dit beeld binnen de gemeenschap te bespreken en af te stemmen
kan de besluitgroep onderzoeken of dat een gedragen beeld is of kan
worden. In een beeldvormend gesprek gaat het in de eerste plaats over
de vraag: hoe kan het vraagstuk als beeld worden gezien? Een beeld
laat ruimte voor verschillende gedachtegangen, de persoonlijke
vrijheid speelt hier een belangrijke rol. Wanneer mensen zich vrij
voelen, kan eenieder de situatie schetsen, zoals die er voor hem of
haar uit ziet. In zo’n schets wordt dan wel duidelijk of mensen er
verstand van hebben, of ze op de hoogte zijn en of ze de situatie goed
inschatten. Wanneer mensen zich onvrij voelen en de verwachting
leeft dat ze het met een bepaalde voorstelling van zaken eens zouden
moeten zijn, verliest dit onderdeel van het besluitvormingsproces zijn
functie. Door nieuwsgierigheid naar de beelden van elkaar ontstaat
een groter en rijker geheel dan dat elk voor zich zou kunnen
bedenken.

Het gesprek over de beelden die leven heeft tegelijk een gemeen-
schapsvormende werking, omdat zichtbaar wordt welke beelden bij
mensen leven en welke beelden gemeenschappelijk zijn en welke
niet. Ook wordt duidelijk welke doelen niet nagestreefd willen
worden en welke wel. Ook hier geldt dat onrust gedurende zo’n
beeldvormende bijeenkomst rust kan geven in het proces van
gemeenschapsvorming. Daarnaast kan beter in een vroeg, beeld-
vormend stadium, ontdekt worden welke grote verschillen in denk-
beelden bij de leden bestaan. Wanneer men achter de verschillen
komt nadat besluiten zijn genomen, zijn ruzies en splitsingen vaak
moeilijk te vermijden.

We zijn niet gewend om beeldvormend te spreken. Vaak willen
mensen doordrukken wat ze zelf als ideaalbeeld zien. Voor gedragen

besluitvorming moeten we de vaardigheid ontwikkelen om zo goed

45



mogelijk te verwoorden wat we voor ons zien en wat we willen
bereiken en tegelijkertijd open staan voor de beelden en het streven
van anderen binnen de gemeenschap. Wanneer we eenmaal de
ervaring hebben opgedaan dat samenwerking bij de beeldvorming
rijkere uitkomsten geeft dan gebrek aan samenwerking, werkt dat
motiverend om op deze manier samen te werken in gemeenschappen.

Bewustzijn over waar je bent in het besluitvormingsproces helpt om
dit beeldvormende gesprek vrij te kunnen voeren. Bij de beeld-
vormingsfase wordt immers nog geen besluit genomen.

4 Alternatieven vormen (afsluiting cultureel leven)

Wanneer min of meer duidelijk is geworden welke beelden er leven
met betrekking tot het vraagstuk, kan onderzocht worden op welke
manieren het vraagstuk eventueel opgelost zou kunnen worden. De
besluitgroep vormt alternatieven en legt ze voor aan de gemeenschap.
In dit stadium is het belangrijk om niet te snel over alternatieven te
oordelen. In elk alternatief kan iets goeds zitten, dat uiteindelijk
belangrijk blijkt te zijn. Alternatieven zijn handelingsopties, die het
vraagstuk tot een oplossing brengen of het belang van het vraagstuk
verminderen.

Bij het bespreken van alternatieven kan goed duidelijk worden hoe
verschillend mensen zijn. Hoe verschillend ze over een situatie
kunnen denken en welke verschillende oplossingsrichtingen daarmee
samenhangen. Daarom is het ook bij het vormen van alternatieven
belangrijk dat mensen zich vrij voelen om alternatieven te
formuleren. Het is belangrijk om niet meteen op een alternatief in te
gaan, maar eerst verschillende alternatieven naast elkaar te zetten en
duidelijk te maken. Ook in de fasen van ‘uitsluiten, insluiten en
omvormen’ van alternatieven moet het mogelijk blijven om met een
nieuw alternatief te komen. Daar ga ik hieronder verder op in. Juist
het vrij en levendig omgaan met alternatieven maakt het proces van
gedragen besluitvorming tot een kwalitatief instrument bij besluit-
vormingsvraagstukken.

Verschillende alternatieven vormen samen een assortiment van

mogelijke besluiten. Het is in deze fase belangrijk om te beseffen dat
alternatieven echt verschillend moeten zijn en zo scherp, concreet

46



mogelijk geformuleerd moeten worden. Zo concreet dat ze in staat
zijn om de wil te wekken van de leden van een gemeenschap.
Deze wil kan zich positief uiten, dat wil ik wel, of negatief, dat wil ik
niet. Bij deze constateringen, van dat wil ik wel of niet, moeten we
dan niet stil blijven staan. Zij moeten de aanleiding zijn voor dieper
onderzoek naar de wil die bij de betrokken mensen leeft. Waarom wil
je dit wel en waarom wil je dat niet. Pas dan komen dieper liggende
aspecten aan de orde, die belangrijk zijn bij deze besluitvorming en
bij gemeenschapsvorming, en dus ook bij de oplossing van het
vraagstuk dat dan speelt. Het ontdekken van deze dieper liggende
aspecten en daar dan ruimte voor bieden bij de manier waarop het
vraagstuk uiteindelijk wordt opgelost, dat verbindt mensen in een
gemeenschap. Dat maakt ook dat een heel andere oplossing dan
vooraf gedacht juist wel gedragen kan worden.

5 Alternatieven uitsluiten, insluiten en omwerken (rechtsleven)

In deze fase worden de geopperde alternatieven bekeken en
besproken. Het gaat er om dat dit eerst gebeurt binnen de besluit-
groep, daarna moet het met de gemeenschap, of een afvaardiging van
de gemeenschap samen gebeuren. In het algemeen bestaan er
meerdere wegen die naar Rome leiden. Voor vrijwel elk vraagstuk
zijn er meerdere alternatieven te bedenken die op een of andere
manier het vraagstuk kunnen oplossen. We zijn geneigd snel naar de
voor ons op dat moment meest logische, of beste oplossing te gaan.
Alternatieven die minder ideaal lijken, zelfs onhaalbaar lijken, zijn we
gewend direct te schrappen. Nu wordt van de besluitgroep echter
gevraagd, om ook deze minder voor de hand liggende alternatieven
wél te presenteren en te bespreken. Hier geldt: het definitieve besluit
komt pas later, eerst faciliteren we dat de gemeenschap haar
afwegingen kan maken. Soms zitten we gevangen in één manier van
denken, waardoor het lastig is om meerdere alternatieven te vinden.
Wanneer echter in het begin ook de onhaalbare alternatieven mogen
meedoen, dan gaat het meestal wel gemakkelijker.

De besluitgroep komt met een aantal alternatieven naar de gemeen-
schap toe, om de voors en tegens met elkaar te bespreken. Het is dus
belangrijk dat hierbij ook enkele onhaalbare alternatieven (naar het
idee van de besluitgroep) besproken worden, omdat die juist grenzen
aangeven waar de besluitgroep denkt dat het onhaalbaar wordt. Dan

47



volgt de vraag of de gemeenschap het met deze zienswijze eens is, of
er nog alternatieven over het hoofd gezien zijn en of men het eens is
met de onhaalbaarheid van sommige alternatieven. Dit met elkaar
bespreken brengt verdieping in het vraagstuk en in het denken over de
mogelijke oplossingen met de consequenties die daaraan verbonden
zijn.

Daarnaast werk je door dit te bespreken aan gemeenschapsvorming,
doordat bij het gesprek blijkt hoe mensen naar die verschillende
alternatieve kijken en wat ze daar al of niet van willen of waarderen.
Daardoor wordt zichtbaar in hoeverre men het vanzelfsprekend met
elkaar eens kan worden of niet en hoe sommige mensen het vraagstuk
ook echt anders benaderen. Tenslotte wekt zo’n gesprek ook de
creativiteit op om buiten de bestaande kaders te denken. Doordat
mensen sommige dingen echt belangrijk vinden en andere dingen echt
niet willen, worden de deelnemers in zo’n gesprek creatief om iets te
bedenken wat wel het voordeel heeft van het ene alternatief, zonder
het nadeel van het andere alternatief. Daardoor kunnen soms heel
nieuwe oplossingsrichtingen worden ontdekt, die uiteindelijk waarde-
vol blijken te zijn voor de hele gemeenschap. Het bespreken en
beoordelen en het in- en uitsluiten van alternatieve oplossingen moet
uiteindelijk leiden tot één alternatief dat in de gegeven situatie de
beste keuze is en zoveel mogelijk gedragen wordt door de gemeen-
schap. Dat alternatief wordt dan het “voorgenomen besluit”.

De besluitgroep is er verantwoordelijk voor dat het proces uitmondt
in een voorgenomen besluit. Dat gebeurt meestal niet in een
bijeenkomst van de gemeenschap als geheel, maar in het nagesprek of
na er een of meerdere nachten over geslapen te hebben. Dit speciale
alternatief kan overigens door elk lid van de gemeenschap gevonden
worden, dus de besluitgroep moet open blijven staan voor wat
individuele leden nog te zeggen hebben, ook buiten de vergaderingen
om.

Mensen die nog niet gewend zijn om zo te werken denken vaak dat
deze werkwijze tijdrovend is en dat er nooit een oplossing uitkomt.
Dat blijkt echter in de praktijk wel mee te vallen. Misschien is dat bij
een eerste keer een beetje aan de hand, maar door te wennen aan deze
manier van werken en door de informatie die daarbij over en weer

48



vrijkomt, blijkt uiteindelijk dat het eventuele tijdsverlies ruim
opweegt tegen winst aan kwaliteit en winst aan vertrouwen,
geinformeerd zijn en aan duidelijkheid, waardoor de gemeenschap als
geheel steeds beter gaat functioneren, ook bij latere besluitvormings-
vraagstukken.

6 Voorgenomen besluit en bezwaren-onderzoek (afsluiting
rechtsleven)

Doordat een voorgenomen besluit, als enig overblijvend alternatief,
scherp en uiterst concreet wordt geformuleerd, is het in staat om op de
wil te werken van de leden van de gemeenschap. Dat wil zeggen dat
mensen innerlijk kunnen nagaan of ze dat uiteindelijk wel of niet
willen en welke consequenties het voor hen heeft. Die consequenties
kunnen in meer of mindere mate draagbaar zijn. Het bezwaren-
onderzoek biedt de mogelijkheid voor mensen om hun bezwaren nog
eens goed te formuleren en om de zwaarte daarvan onder de aandacht
te brengen. Door te onderzoeken welke zwaarwegende bezwaren er
bij de leden ontstaan, wordt onderzocht wat er gaat gebeuren wanneer
het voorgenomen besluit werkelijk wordt uitgevoerd. Sommige
bezwaren blijken dan niet alleen persoonlijk te zijn, maar ook voor de
hele gemeenschap te gelden. Andere bezwaren zijn weliswaar
persoonlijk, maar brengen die personen toch wel in een heel lastig
parket. Soms blijkt het noodzakelijk dat gezocht moet worden naar
manieren om die bezwaren te voorkomen, te verminderen of aan te
pakken. Ook in het tegemoetkomen aan bezwaren ligt een gemeen-
schapsvormende kracht besloten. Het werkt immers heel gemeen-
schapsvormend wanneer er aandacht bestaat voor bezwaren en
wanneer ook nog gepoogd wordt om iets te bedenken waardoor aan
die bezwaren tegemoet gekomen kan worden.

7 Nemen van een besluit (begin economisch leven)

Wanneer het bezwaren-onderzoek en het behandelen van de bezwaren
min of meer naar tevredenheid is afgerond, kan het definitieve besluit
genomen worden. Dit definitieve besluit wordt door de besluitgroep
genomen. Wanneer er geen eenstemmigheid bestaat onder de leden
van de besluitgroep, wordt de knoop uiteindelijk doorgehakt door de
persoon die daar van tevoren voor is aangewezen. Vanaf dit punt is er
eigenlijk geen weg meer terug zonder schade te veroorzaken. Alle
betrokkenen gaan vanaf dat moment leven met het genomen besluit

49



en gaan hun handelen daarop afstemmen. Alleen bij onverwachte,
grote negatieve gevolgen kunnen we dan nog op een genomen besluit
terugkomen. Dit gaat meestal gepaard met veel ongenoegen en hoge
kosten.

De zorgvuldigheid gebiedt het besluit eerst nog op papier aan te
kondigen (zodat eventuele vergissingen kunnen worden opgemerkt).
Daarna wordt het besluit definitief. Er kan voor gekozen worden dit
met de gemeenschap te bevestigen door een ritueel moment in te
bouwen, bijvoorbeeld doordat iedereen zijn handtekening zet of door
het gezamenlijk heffen van een glas.

8 Besluit uitwerken, uitdragen en uitvoeren (economisch leven)
Wanneer het besluit genomen is, kunnen we praktisch aan het werk
gaan met de gekozen optie om het vraagstuk op te lossen. Door al het
werk dat sociaal verzet is om het besluit gedragen te krijgen, is het
aannemelijk dat het besluit al bij alle betrokkenen bekend is en dat zij
in beginsel al hebben besloten om aan de uitvoering hun steentje bij te
dragen en daar ook al op te anticiperen. Daarom is een gedragen
besluit ook een goed besluit, omdat de gemeenschap zich inzet voor
het realiseren er van.

De besluitgroep is verantwoordelijk voor de uitvoering van het besluit
en blijft dus aanspreekbaar gedurende de uitvoering. Dit wil uiteraard
niet zeggen dat ze het besluit ook zelf daadwerkelijk (bouwen schuren
b.v.) moet uitvoeren.

9 Ontbinden van de besluitgroep

Een besluitgroep kan ook op enig moment na het definitieve besluit
en de uitvoering ervan worden ontslagen van haar taak en vervolgens
worden ontbonden.

50



Verschillende benadering van driegeleding

Hierboven hebben we op twee verschillende manieren de driege-

leding benaderd. Bij de eerste manier verdelen we de werkelijkheid in

drie levensgebieden, namelijk

1. het geestesleven, waarin opgenomen het denken, voelen en willen
van de mens,

2. het rechtsleven, waarin we de onderlinge verhoudingen tussen
mensen vaststellen,

3. het economisch leven, waarin we ons als mens uiteen zetten met
de werkelijkheid.

Wanneer we uitgaan van menselijke activiteiten, zoals we gedaan

hebben bij de besluitvorming, ontstaan ook drie gebieden, maar die

omvatten dan een iets andere inhoud:

1. het culturele leven, waarin vooral het accent op het denken ligt,

2. het rechtsleven, waarin vooral het accent op het voelen en
spreken ligt,

3. het economisch leven waarin het accent op het willen ligt.

Bij de eerste onderscheiding onderzoeken we hoe de geestelijke mens
in samenhang leeft met de materiéle wereld. Bij de tweede
onderscheiding onderzoeken we hoe de drie activiteiten denken,
voelen/spreken en willen elk een accent hebben in een eigen levens-
gebied. Ik spreek hier van accenten, omdat bij elke activiteit zowel
het denken als het voelen/spreken als ook het willen betrokken zijn.
Het is onmogelijk om deze drie activiteiten echt los van elkaar te
maken, omdat ze nu eenmaal samenhangen. Elke gedachte moet toch
gedacht worden, wat een wils element is. Hoe we een handeling uit-
voeren en wat we er mee willen bereiken, zijn denkelementen in een
handeling. Het beoordelen van handelingen of gedachten en het
onderzoeken wat zich daarin uitspreekt zijn gevoelens/spreek elemen-
ten in denken en willen.

Inzicht in de sociale driegeleding kan juist worden verkregen door al
deze nuances te onderzoeken en te benoemen. Daar doorheen kan dan
een levend beeld van het geheel ontstaan van een mens op aarde. Hij
is niet zo aards als een steen of een plant, maar hij is ook niet zo
geestelijk als een engel of een god. Het geestelijke verdicht zich in
streven, denken, spreken, voelen en willen. Het aardse vergeestelijkt

51



zich in behoeften, prestaties, verhoudingen, resultaten en waarden.
Steeds op de grenzen tussen de levensgebieden vindt er een
omvorming plaats die polair van karakter is.

Door bewustzijn te ontwikkelen kunnen we die grenzen herkennen en
respecteren. Dat wil zeggen dat we in elk levensgebied proberen te
handelen in overeenstemming met de wetmatigheden van dat gebied.
Daardoorheen worden we als mens gezond en kunnen we positief
bijdragen aan de ontwikkeling van mens en wereld.

Gemeenschapsvormende krachten

Naast tegenkrachten bestaan er ook gemeenschapsvormende krachten.
Deze krachten zorgen er voor dat mensen betrokken raken bij een
gemeenschap van mensen en ook aan zo’n gemeenschap willen
bijdragen.

Het is interessant dat gemeenschapsvormende krachten zich niet laten
herkennen op het moment dat ze ontstaan. Pas later, als een soort
herinnering, komen ze tevoorschijn. Dan pas blijkt hoe eerdere
gebeurtenissen deze gemeenschapsvormende krachten hebben gevoed
en versterkt.

Om het ontstaan van deze krachten te kunnen beschrijven hebben we
weer het beeld van het geheel nodig, omdat in elk levensgebied deze
krachten een andere ontstaansgrond hebben. In de tekening op
bladzijde 53 worden de verschillende levensgebieden benoemd, met
daarin de oorzaak van de vorming van gemeenschapsvormende
krachten.

1. Gemeenschappelijk streven (geestesleven)
In de geestelijke achtergronden van mensen vormt gemeen-
schappelijk streven een basis voor gemeenschapsvorming. Het is
niet altijd vanzelfsprekend dat mensen binnen een gemeenschap
dezelfde idealen nastreven. Daarom is het goed om er met elkaar
over te spreken welke idealen mensen persoonlijk hebben, hoe ze
deze formuleren en hoe het gekomen is dat ze die idealen
nastreven. Tegelijkertijd kan worden onderzocht in hoeverre die
idealen een grondslag hebben in het streven naar algemene

52



menselijke waarden. Door deze informatie met elkaar te delen
kunnen mensen er toe komen om hun persoonlijke idealen te
herformuleren, waardoor er op dat gebied meer eensgezindheid
kan ontstaan tussen de leden van een gemeenschap. Het
bespreken van idealen en de manier waarop de keuzes voor
idealen tot stand zijn gekomen laten ook iets zien van de
biografie van mensen. Ook daardoor zullen de gemeenschaps-
vormende krachten toenemen. In de gesprekken zelf zul je dat
niet zo snel merken, maar later merk je wel dat de onderlinge
betrokkenheid en het onderlinge vertrouwen zijn toegenomen.

Gezamenlijk verworven waarheden (cultureel leven)

In het denkleven van mensen leven allerlei gedachten en
denkbeelden die op allerlei manieren zijn ontstaan. Gedeeltelijk
uit opvoeding en ervaring en gedeeltelijk uit opleiding en
ontwikkeling. Deze gedachten en denkbeelden zijn op allerlei
manieren met elkaar verbonden en verknoopt. ledere dag worden
we als mens geconfronteerd met ervaringen die wel of niet in
overeenstemming zijn met de gedachten die we over de
werkelijkheid hebben. Daar waar onze ervaringen overeen lijken
te komen met de gedachten die we er over hebben, beleven we
persoonlijke waarheden. Zodra we echter onze persoonlijke
waarheden ventileren binnen een gemeenschap, blijkt dat onze
persoonlijke waarheden niet vanzelfsprekend overeen komen
met de persoonlijke waarheden van andere leden van die
gemeenschap. Het gevolg daarvan is dat er discussie en strijd kan
ontstaan over wat wel of niet waar is en hoe die waarheid dan
precies geformuleerd zou moeten worden. Deze strijd wordt
meestal als niet zo plezierig ervaren. Toch is ze belangrijk. Aan
de ene kant omdat het hebben van gemeenschappelijke
waarheden de mogelijkheden tot samenwerking vergroot. Aan de
andere kant omdat juist de strijd, mits met respect voor elkaars
inzichten en ervaringen gevoerd, later gemeenschaps-vormende
krachten oproept. Vooral daar waar de strijd om de waarheid
uiteindelijk een formulering oplevert die gemeenschappelijk als
waarheid wordt beleefd is dat in het bijzonder het geval.

53



Gezamenlijke rituelen (rechtsleven)

Het is belangrijk voor het gevoel van gezamenlijkheid dat er
binnen een gemeenschap rituelen en spreuken ontstaan, die
regelmatig beoefend worden. Ik denk hierbij bijvoorbeeld aan
een spreuk voor het eten of bijvoorbeeld een bepaalde manier
van elkaar begroeten of afscheid nemen. Maar het kan ook een
moment van stilte zijn voordat de vergadering begint. Het
beoefenen van dergelijke rituelen heeft een sterke werking op de
gemeenschapsvormende krachten. Dit is echter alleen het geval
wanneer alle leden van de gemeenschap er vrijwillig en uit
innerlijke overtuiging daaraan meedoen. Dat betekent o.a. dat
wanneer er nieuwe leden tot de gemeenschap toetreden deze
nieuwe leden geinformeerd moeten worden over het hoe en wat
en waarom van deze rituelen, met de vraag of ze daaraan mee
willen doen. Wanneer daar een negatief antwoord op gegeven
wordt, is het noodzakelijk om met elkaar dieper op de zaak in te
gaan. Onderzoeken of het ritueel zo kan worden aangepast dat
alle leden eraan mee kunnen doen. Wanneer dat niet lukt, zelfs
overwegen om het ritueel af te schaffen. Een ritueel waar
sommige leden van de gemeenschap niet aan mee willen of
kunnen doen mist zijn gemeenschapsvormende werking.

Gezamenlijke gewoontes en gebruiken (rechtsleven)

Ieder mens ontwikkelt gewoontes en gebruiken in zijn of haar
leven. Deze maken het leven wat eenvoudiger, omdat in
voorkomende situaties niet steeds opnieuw bedacht hoeft te
worden wat te doen. Het zijn vaak simpele dingen, zoals: wat eet
ik voor het ontbijt of ik was mijn handen voor het eten. Zodra
sommige gewoontes en gebruiken gemeenschappelijk worden
binnen een gemeenschap, zullen deze gemeenschappelijke
gewoontes en gebruiken de gemeenschapsvormende krachten
versterken. Dit kan ook te ver gaan, zoals wel te zien is bij
sommige sektes. Dan blijven de gemeenschapsvormende
krachten wel bestaan, maar zijn zo sterk geworden dat de
gemeenschap als geheel te gesloten wordt en zich afzondert van
de maatschappij als geheel. Hoe meer gemeenschappelijke
gewoontes en gebruiken er binnen een gemeenschap bestaan, hoe
moeilijker het wordt voor nieuwe leden om tot zo’n

54



gemeenschap toe te treden.

Gemeenschappelijk geleverde prestaties (economisch leven)
In het economisch leven zijn gemeenschappelijk geleverde
prestaties de grond voor gemeenschapsvormende krachten.
Wanneer we als groep iets moeilijks volbrengen, zullen we
achteraf een gevoel van ‘bij deze groep horen’ ontwikkelen. Dit
gevoel wordt versterkt wanneer de prestatie ingewikkelder wordt
en moeilijker te volbrengen. Dit gevoel wordt ook verstrekt
doordat de prestatie gezien en gewaardeerd wordt en doordat de
prestatie als gemeenschappelijke prestatie bewust wordt
gemaakt.

Voor sommige prestaties is dat relatief eenvoudig. Wanneer een
moeilijke tocht wordt volbracht of wanneer bijvoorbeeld een
huis wordt gebouwd, dan is het relatief eenvoudig om zo’n
prestatie waar te nemen, inclusief de mensen die er aan hebben
meegewerkt. Wanneer het een bedrijf of een organisatie betreft
of een stad of een wijk, dan is het veel ingewikkelder om
prestaties zichtbaar te maken, inclusief de mensen die er aan
hebben meegewerkt. Wil men de gemeenschapsvormende
krachten benutten die uit een gemeenschappelijke prestatie
voortkomen, dan is het wel noodzakelijk om die prestatie en de
gemeenschappelijkheid in het bewustzijn te tillen. Het maken
van een goed jaarverslag kan hierbij goede diensten bewijzen.

Gezamenlijke (woon)plek (natuurlijk leven)

Het natuurlijk leven speelt zich af in de werkelijkheid. Daardoor
is het mogelijk dat meerdere mensen zich tegelijk op een plek
bevinden of in een bepaalde situatie bevinden. Deze werkelijk-
heid roept ook gemeenschapsvormende krachten op. Ook hier
geldt dat deze gemeenschapsvormende krachten pas later
optreden dan de situatie zelf. Wanneer bijvoorbeeld bepaalde
mensen bij een ongeluk betrokken zijn, dan is dat op dat moment
heel naar en lijkt er van gemeenschapsvorming in het geheel
geen sprake. Toch zal later blijken dat er een bijzondere
betrokkenheid is ontstaan tussen de mensen die daarbij waren.
Of wanneer mensen bij elkaar wonen in een pand of in een wijk.
Ook dat hoeft niet altijd leuk te zijn. Bij latere ontmoetingen van

55



de bewoners zal blijken dat er wel degelijk gemeenschaps-
vormende krachten aanwezig zijn.

gemeenschapsvormende krachten

geestesleven

hemel -
o gezamenlijk
ontwikkeling ideaal

scholing

besturen

verbinden

produceren
consumeren

/ denken \
cultureel leven
gezamenlijk
verworven

waarheid

spreken

gezamenlijke
rituelen,spreuken

mens
. . rechtsleven
organisatie
organism
voelen gezamenlijke
gewoontes/

gebruiken

handelen economisch leven
gezamenlijk
geleverde en
beleefde prestatie

natuurlijk leven
verzorgen werkelijkheid B
aard resultaat gezamenlijke

woon-
werkplek

56



Er kan een hechte gemeenschap ontstaan, wanneer de hierboven
beschreven omstandigheden met elkaar gecombineerd worden. Zo
kan bijvoorbeeld in een bepaalde cursus blijken dat van al de
hierboven genoemde aspecten iets aan de orde is. Later blijkt dan dat
alle deelnemers aan de cursus een hechte betrokkenheid op elkaar
bemerken. Daar kan ook iets mee gedaan worden, wanneer ze daarna
samen een initiatief nemen of daadwerkelijk een woon- of werk-
gemeenschap gaan vormen.

Gemeenschapsvormende krachten alleen zijn echter niet in staat om
een gemeenschap daadwerkelijk levensvatbaar te maken. Daar is veel
meer voor nodig. De gedragen besluitvorming, die in deze brochure
beschreven is, is ook een belangrijk instrument bij het levend houden
en werkzaam houden van een gemeenschap en van het onderhouden
van gemeenschapsvormende krachten.

Tot slot wil ik nog graag twee wetmatigheden beschrijven, die het
mogelijk maken om mensen van goede wil en mensen van kwade wil
van elkaar te kunnen onderscheiden. We hoeven immers niet naief te
zijn bij ons streven naar samenwerking in gemeenschappen van
mensen.

Met mensen van goede wil kunnen we van mening verschillen of een
andere aanpak voorstaan, maar uiteindelijk zal samenwerking
mogelijk blijken. Bij mensen van kwade wil is dat echter niet het
geval. De onenigheden zullen daarbij uitmonden in het uiteen vallen
van de gemeenschap en niet in het bereiken van de idealen.

Waarom mensen van goede of kwade wil zijn, is niet aan mij om te
beschrijven. lets daarvan heb ik proberen te laten zien in de
beschrijving van tegenkrachten. Wel kunnen we ze herkennen aan de
hieronder beschreven wetmatigheden. Ik noem deze twee wetmatig-
heden: de wet van de complementaire actie. Complementair wil
hierbij zeggen dat mensen hun actie zien als het aanvullen van iets
wat ontbreekt in de gemeenschap.

57



Mensen van goede wil zijn geneigd om het ontbrekende
deel aan te vullen van wat zij als een geheel ervaren.

Mensen van kwade wil zijn geneigd om de kern te
saboteren van wat zij als een geheel ervaren.

Door ons te verdiepen in waar mensen op gericht zijn en hoe ze dat
beleven, kunnen we er achter komen waar hun acties op gericht zijn.
De acties van mensen van goede wil hoeven niet altijd goed uit te
pakken, omdat soms in hun bewustzijn het geheel waar ze aan willen
bijdragen er anders uit kan zien dan de werkelijkheid waar ze in
staan. Ook hoeven mensen zich niet altijd bewust te zijn van het feit
dat hun acties er uit zien als acties van kwade wil. Zij kunnen zich
onvoldoende bewust zijn van het feit dat ze tegenkrachten toelaten.
Uiteindelijk streeft elk mens het goede na, maar de werkelijkheid
vraagt vaak een behoorlijke innerlijke ontwikkeling om dat ook
werkelijk te kunnen doen.

Slotwoord

Ik hoop in deze brochure een aantal zaken aangereikt te hebben die
ons in staat stellen om met meer bewustzijn het sociale leven binnen
gemeenschappen vorm te geven. Hierdoor zal aan de ene kant het
gemeenschapsleven beter kunnen floreren. Aan de andere kant zal het
onze persoonlijke ontwikkeling stimuleren. Het begrip sociale
‘driegeleding” wordt steeds opniecuw op een iets andere manier
benaderd. Ik hoop dat daardoor een gedifferentieerd en levendig beeld
van deze sociale driegeleding kan ontstaan bij de lezer. Waar
denkbeelden tot inzichten kunnen worden omgevormd kan het ook
mogelijk worden om als vrij mens, vanuit inzicht, in overeen-
stemming met de wetmatigheden van het sociale leven te kunnen
handelen. Dat wens ik iedereen toe.

58



Over de auteur

Jan JC Saal (1947), ik ben een groot deel van mijn leven bezig met
bestudering van de antroposofie en het praktisch toepassen van
inzichten die daaruit voortkomen. Driegeleding is een manier om naar
de maatschappij te kijken vanuit de antroposofie. Deze manier van
kijken vraagt wel een open mind voor de geestelijke achtergronden
van ons mens zijn. Eenmaal doorzien, blijkt de sociale driegeleding
richting te geven in het zoeken naar oplossingen van tal van
vraagstukken. Ook het vraagstuk: hoe kunnen besluiten zo worden
genomen dat ze gepaard gaan met een proces van invoegen in de
gemeenschap? Sinds de jaren ‘90 heeft mijn zoeken daarnaar geleid
tot het ontwikkelen van een concept met betrekking tot gezamenlijk
gedragen besluitvorming. Het concept is ontstaan door te zoeken naar
een positieve benadering van vraagstukken rond besluitvorming die ik
in mijn werkleven tegenkwam.

In deze brochure is geprobeerd om de sociale driegeleding zo te
beschrijven dat deze inzichtelijk kan worden voor iedereen die open
staat voor een ruime benadering van de menselijke samenleving en
erkent dat ons bewustzijn een manifestatie is van onze geestelijke
achtergrond.

Over stichting Helecon

De naam Helecon is ontstaan uit een samentrekking van ‘helende’ en
‘economie’. De stichting is opgericht in 1990 met als doel de
verdieping en de verspreiding van de inzichten met betrekking tot de
mogelijkheden om de economie te vermenselijken. De stichting
verzorgt informatie die daarop betrekking heeft en ondersteunt
initiatieven die daarbij aansluiten. De stichting is te bereiken via de
website van Jan JC Saal, www .jansaal.nl.

59



60



Wereldwijd is de menselijke
samenleving in beroering. De
oude standenmaatschappij vol-
doet niet meer en ook de
democratie kan niet aan de
hoge verwachtingen van vrede,
welzijn en geluk voldoen. De
mensheid heeft een stap in zijn
ontwikkeling  bereikt = waar
opnieuw moet worden gezocht
naar samenleef-structuren die
passend zijn.

Rudolf Steiner heeft in het begin
van de 20¢ eeuw gewezen op
het feit dat deze ontwikkeling
er aan kwam. Hij heeft toen de
‘driegeleding’” beschreven als
levende richting waarin oplos-
singen gevonden kunnen
worden.

In deze brochure wordt daar
nader op ingegaan.



	
	
	



